

# العقال امال الشدخال مرتبين ﴿ يوفيسر ذاكر يميله شوكت ، يرفيسر ذاكر شابده پروير

# المراجع المارية الماري

همرتبین هـ پروفیسر داکٹر جمیله شوکت، پروفیسر داکٹر شامرہ پروین



اداره علوم اسلاميه، پنجاب يونيورسلى قائداعظم كيميس لاهور



### بسم الله الرحمان الرحيم

ارمغان الله خالُ –

ادارہ علوم اسلامیہ، پنجاب یونیورسٹی، لاہور کے مرحوم اساتذہ کی یاد میں چھٹا ہدیہ علمی

# ار مغان امان الله خال

مرتبین پروفیسر ڈاکٹر جمیلہ شوکت پروفیسر ڈاکٹر شاہدہ پروین



اداره علوم اسلامیه شخ زاید اسلامک سنٹر ، جامعہ پنجاب، لاہور

جمله حقوق محفوظ اشاعت:اکتوبر،۲۳۰ء/ریج الثانی،۱۳۴۵ھ ادارہ علوم اسلامیہ، جامعہ پنجاب، لاہور

Armughan Aman Ullah Khan A Commemoration Volume in honour of Prof. Dr. Aman Ullah Khan

Compiled by: Prof. Dr. Jamila Shaukat Prof. Dr. Shahida Parveen

October, 2023/ Rabi' al-Thani, 1445 Hijri Institute of Islamic Studies University of the Punjab, Lahore

# مجلس ارمغان

| كنوينر | پروفیسر ڈاکٹر جمیلہ شوکت(پروفیسر ایمریطس ادارہ علوم اسلامیہ) | $\stackrel{\wedge}{\bowtie}$ |
|--------|--------------------------------------------------------------|------------------------------|
| رُ کن  | پروفیسر ڈاکٹر شاہدہ پروین(ڈائز کیٹر ادارہ علوم اسلامیہ)      | $\stackrel{\wedge}{\bowtie}$ |
| "      | پروفیسر ڈاکٹرزاہد منیرعامر (صدرِ شعبہ اُردو)                 | $\stackrel{\wedge}{\bowtie}$ |
| "      | پروفیسر ڈاکٹرعاصم نعیم(ادارہ علومِ اسلامیہ)                  | $\stackrel{\wedge}{\bowtie}$ |
| «      | ڈاکٹر حافظ عثمان احمد (ادارہ علوم اسلامیہ)                   | $\stackrel{\wedge}{\bowtie}$ |

\*\*\*







پروفیسر ڈاکٹر امان اللہ خال ( (۱۲۵پریل، ۱۹۳۳ء – کافروری، ۲۰۰۷ء)







پروفیسر ڈاکٹر امان اللّٰداییخ د فتر میں



دائیں سے بائیں:ڈاکٹر امان اللہ خان قومی ترانے کے خالق جناب حفیظ جالند ھری کے ساتھ





دائیں طرف سے دوسرے نمبر پر پر وفیسر ڈاکٹر امان اللہ خان اور تیسرے نمبر پر جناب حکیم محمد سعید



پروفیسر ڈاکٹر امان اللہ خان بانی ہمدرد فانڈیشن، جناب حکیم محمد سعید کے ساتھ

#### خسن ترتيب

| 11 | پروفیسر ڈاکٹر جمیلہ شوکت            | تعار فی خا که                                                | $\stackrel{\wedge}{\Rightarrow}$ |  |
|----|-------------------------------------|--------------------------------------------------------------|----------------------------------|--|
| 10 | پروفیسر ڈاکٹر جمیلہ شوکت            | تقتريم                                                       | $\stackrel{\wedge}{\Rightarrow}$ |  |
| 1∠ | پروفیسر ڈاکٹر محمد حماد لکھوی       | ادارىي                                                       | $\stackrel{\wedge}{\Rightarrow}$ |  |
| 19 | پروفیسر ڈاکٹر شاہدہ پروین           | حرف ِ سپاس                                                   | ☆                                |  |
|    | تذكره پروفيسر ڈاکٹر امان اللہ خان ً |                                                              |                                  |  |
| ۲۱ | پروفیسر ڈاکٹر طاہر ہشارت            | پروفیسر ڈاکٹر امان اللہ خان مرحوم                            | _1                               |  |
| 72 | پروفیسر مُستنیر احمد علوی           | ڈاکٹر امان اللہ خان مرحوم۔ علومِ اسلامیہ کے                  | ۲_                               |  |
|    |                                     | ایک بیدار مغزاساد                                            |                                  |  |
| ٣١ | جناب راحت شاہین                     | ڈاکٹر امان اللہ خانؓ اور میر اشعورِ تاریخ                    | ٣                                |  |
| ٣٣ | جناب ڈاکٹر اعجاز احمہ               | میرے محسٰ۔ پروفیسر ڈاکٹر امان اللہ خانؒ                      | -۴                               |  |
| ٣٧ | جناب راحت عباس ظهمير ڈوله           | ڈاکٹر امان اللّٰہ خانؓ۔ایک مثبت شخصیت                        | _۵                               |  |
| rm | جناب سلمان احمد خان ضيغم            | Prof. Dr. Aman Ullah Khan –<br>Family Memoirs                | _4                               |  |
|    | أردومقالات                          |                                                              |                                  |  |
| 40 | ڈاکٹر امان اللہ خان                 | میثاقِ مدینه کی اہمیت وافادیت                                | _1                               |  |
| ١٢ | ڈاکٹر امان اللہ خان                 | اسلامی ثقافت کے بنیادی عوامل                                 | ۲_                               |  |
| 44 | ڈاکٹر حافظ عثان احمہ                | حجرہ عائشہ رضی اللہ عنھا کے رسول اللہ مَآ اللّٰہِ عَلَیْہِمُ | ٣                                |  |
|    |                                     | کے مقام تد فین ہونے پر شبہات کانا قد انہ جائزہ               |                                  |  |
|    |                                     |                                                              |                                  |  |

| 99             | ڈاکٹر یاسر فاروق                               | عہدِ مغلیہ کے تغلیمی اقد امات وانصر امات۔                                                                                                   | -٦٠  |  |  |  |
|----------------|------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|--|--|--|
|                |                                                | تاریخی جائزه                                                                                                                                |      |  |  |  |
| 120            | پروفیسر ڈاکٹر زاہد منیرعامر                    | سرسیداحمد خان۔ تشکیل شخصیت کے                                                                                                               | _۵   |  |  |  |
|                |                                                | بنیادی عناصر                                                                                                                                |      |  |  |  |
| انگریزی مقالات |                                                |                                                                                                                                             |      |  |  |  |
| 1              | ڈاکٹر امان اللہ خان                            | 'Ilm Al-Hadith and Its Influence<br>on Historiography                                                                                       | _4   |  |  |  |
| 11             | ڈاکٹر امان اللہ خان                            | Early Muslim Historiography                                                                                                                 | _4   |  |  |  |
| ۲۵             | ڈاکٹر امان اللہ خان                            | Al-Waqidi – An Assessment of<br>His Position as an Historian                                                                                | _^   |  |  |  |
| ٣٧             | ڈاکٹر امان اللہ خان                            | Ahmad B. Dawud Abu Hanifa Al-<br>Dinawari (d.c. 282 A.H./895 A.D.)                                                                          | _9   |  |  |  |
| ٣٣             | ڈاکٹر امان اللہ خان                            | Al-Baladhari and His Contribution to Muslim History                                                                                         | _1•  |  |  |  |
| ۵۹             | ڈاکٹر امان اللّٰدخان                           | A Critical Appraisal of Al-Tabari's<br>Contribution to Muslim<br>Historiography                                                             | _11  |  |  |  |
| 79             | پروفیسر ڈاکٹر طاہر ہبشارت                      | The Legacy of Holy Prophet<br>Muhammad (PBUH) and its<br>Impact on the Development of<br>Islamic Civilization – A Historical<br>Perspective | _11  |  |  |  |
| ۸۳             | جناب سلمان احمد خان ضیغم /<br>جناب گلز ار احمه | Managers' Responsibilities in<br>Stress Prevention at Workplace:<br>An Islamic Perspective                                                  | _11" |  |  |  |

#### \*\*\*

## تعار فی خاکه امان الله خال

| امان الله خالُ                                 | טא                        | *          |
|------------------------------------------------|---------------------------|------------|
| محمد عثمان خاكُ                                | والدكانام                 | *          |
| ۲۵/اپریل،۱۹۳۳ء                                 | پيدائش                    | <b>A</b>   |
| کھار یاں                                       | جائے پیدائش               | ☆          |
|                                                |                           | تعليم      |
| £190A                                          | ایم-اےعلوم اسلامیہ        | ☆          |
| 90912                                          | ایم۔اے تاریخ              | ☆          |
| اكاواء                                         | پي ان گئي ڏي علوم اسلاميه | ☆          |
| تاریخ اسلام، جدید معاشرتی، سیاسی و معاشی افکار | تخصص                      | ☆          |
| شادی شده                                       | نى                        | عملی زند گ |
| چارصاحبز ادےاور ایک بیٹی                       |                           | اولاد      |
| رضوان الله خان، سلمان احمد خان ضیغم،           |                           |            |
| عمران احمد خان، عرفان الله خان اور صدف خان     |                           |            |
|                                                |                           |            |

پنجاب یونیورسٹی، کالجز اور دیگر حامعات کی بورڈ آف سٹڈیز، مختلف کمیٹیوں اور باڈیز کے ممبر رہے۔ مكى وبين الا قوامي سطح ير مختلف جامعات مين منعقد سيمينار وكانفرنس سیمینارز، کانفرنسز وغیرہ میں مقالات پیش کیے اور صدارت کی۔ درج ذیل اعلیٰ اداروں میں تدریبی و تنظیمی فرائض ذمه داريال سرانجام دیئے: 🖈 کیکچرر، شعبه علوم اسلامیه، پنجاب یونیورسی، لا بهور، ۱۹۲۳ اء - ۱۹۷۰ ع 🖈 اسىٹنٹ يروفيسر، شعبه علوم اسلاميه، پنجاب بونيورسٹي،لا ہور، • ∠9اء\_۸ ∠9اء ﴿ اليوسى ايث يروفيسر، شعبه علوم اسلاميه، پنجاب یونیورسٹی،لاہور،۸۷۸اء۔۱۹۸۲ء 🖈 پروفیسر، شعبه علوم اسلامیه، پنجاب یونیورسٹی، لا بهور ، ۱۹۸۲ء ـ ۱۹۹۲ء چيئر مين، شعبه علوم اسلاميه، پنجاب يونيورسي، لا بور، ۵۷ واء ۲۷ واء، ۱۹۸۱ء ۱۹۸۸ء وار ڈن، مجیٹھیا ہال، پنجاب یو نیورسٹی، لاہور،

> تدریسی تجربه مضامین تخصص

72912-02912

تدريس وتحقيق اور تنظيمي امور كاتجربه تيس (۴۰٠) سال

تاریخ اسلام، اسلام اور جدید سیاسی، معاشرتی اور

معاشى افكار

ایم اے کی سطح پر کھے گئے تحقیقی مقالات اور پی ان گؤی کی سطح پر شعبہ علوم اسلامیہ، پنجاب یونیور سٹی، میں ہیں (۲۰) سے زیادہ مقالات بزبان اردو، انگلش اور عربی کی نگر انی کی۔ مختلف ملکی و غیر ملکی جامعات میں ایم اے، ایم فل اور پی ایج ڈی مقالات کے بطور ممتحن فرائض سرانجام دیئے۔

مرا ب محقیق سر گرمیان اردو،

تحقیقی مقالات کی نگرانی

اور ممتحن

اردو، انگریزی اور عربی زبان میں قومی اور بین الا قوامی مجلّات میں متعدد علمی و تحقیقی مقالات

شائع ہوئے۔

وفات ۱۷۰۰۲ء

\*\*\*\*

#### تقزيم

قار کین گرامی قدر!ار مغانِ علمی کے سلسلے کا چھٹا ہدیہ "ار مغان امان اللہ خال یہ" حاضر خدمت ہے۔ بلاشبہ اس شارے کے آپ تک پہنچنے میں دیر ہوئی اس کی متعدد وجوہ اسباب ہیں لیکن اس وقت آپ کے سامنے اپنی سستی اور کمزوری کا اعتراف ہے۔

دیگر مطبوعہ ارمغان کے برعکس موجود "ارمغان" کے لیے صاحبان تحقیق و قلم سے علمی و تحقیقی مقالات کے حصول کے لیے متعدد باریاد دہانی کرانے کے باوجود ملنے کی رفتار نسبتاً ست رہی۔ میرے نزدیک اس کاایک سبب آپ سب کا دیگر علمی مجلات کے لیے اپنے گرال مایہ تحقیق کی فراہمی کی طرف زیادہ توجہ ہو گی۔ جس کا بظاہر سبب یہی معلوم ہوتا ہے کہ حضرات محترم "ارمغان" کو ایک ای سندیافتہ نہیں سمجھتے لیکن یہ بات قابلِ غور ہے کہ اگر آپ حضرات کا تعاون نہ ملے تواس کام کا آگے بڑھنا ممکن نہیں۔

بہر کیف مقالات کی وصولی کے انتظار میں طباعت ٹلتی رہی اس کے تلافی یوں کرنے کی کوشش کی گئی ہے کہ صاحب ارمغان کے بعض ذاتی مطبوعہ تحقیقی مقالات کوشامل کرناپڑا۔

ازاں بعد سب سے بڑی رکاوٹ مالی وسائل کی عدم دستیابی ہے یعنی یونیورسٹی سے بھی اس مد میں رقم وصول کرنانا ممکن ہو گیا تو یہ مشورہ دیا گیا کہ اس کو اَن لائن (online) پیش کیا جائے۔ ربِ رحیم و کریم کی خصوصی مدد اور گذشتہ سالوں کی رقم کی کچھ بچت کی بدولت موجودہ ارمغان کو محدود تعداد میں شائع کرنے کامشورہ ہوا۔ آپ حضرات سے التماس ہے کہ اَن لائن مطالعہ کریں اور اینے وقع تاثرات سے نوازیں۔

ہم اہلِ قلم حضرات کے ممنون ہیں کہ جنہوں نے اپنی مصروفیات کے باوجو دزیرِ نظر ارمغان کے لیے وقع مضامین تحریر کیے۔ مجلس ادارت خاص طور پر پروفیسر ڈاکٹر طاہرہ بشارت اور مرحوم امان اللہ خان کے صاحبز ادے جناب سلمان احمد خان ضیغم کے ممنون ہے کہ جنہوں نے اپناایک علمی مضمون اور خاند انی یاداشتیں بھی عطاکیں۔

هم پروفیسر مستنیر احمد علوی، راحت شاہین، ڈاکٹر اعجاز احمد، راحت عباس ظهیر ڈولہ،

ڈاکٹر یاسر فاروق، پروفیسر ڈاکٹر زاہد منیر عامر اور ڈاکٹر عثمان احمد کے شکر گزار ہیں کہ انہوں نے ہماری درخواست کو پذیرائی بخشی اور اپنے رشحات قلم سے نوازا۔

کتب ارمغان کے سلسلے کی آئندہ کڑی ان شاء اللہ ارمغان علامہ اسد ہوگی۔ ممکن ہے کہ اکثر قارئین اس معروف نام اور ہمارے ادارے کے قیام کے لیے ان کی مساعی سے ناواقف ہوں۔ علامہ محمد اسد کی شخصیت عالمی سطح پر جانی جاتی ہے۔ جامعہ پنجاب سے ان کا تعلق یہ ہے کہ وہ بالکل ابتدامیں اس کے شعبہ اسلامیات سے وابستہ رہے۔ قرآن عکیم اور صحیح بخاری کے تراجم، اے روڈ ٹو مکہ اسلام ایک کراس روڈ، مسلم ریاست وغیرہ پر ان کی کتب علمی دنیامیں معروف ہیں۔ قیام پاکستان کے بعد اس نئی مملکت کے لیے قانون سازی اور اس مقصد کے لیے عالمی سطح کے تجربات سے آگاہی کی خاطر انٹر نیشنل اسلامک کلوکیم (Colloquium) کے انعقاد کے سلسلے میں بھی وطن عزیز کی نمائندگی میں بھی وطن عزیز کی نمائندگی کافریفنہ انجام دیا۔ اہل علم ان کی شخصیت کے ان تمام پہلووں کی روشنی میں اپ مقالات کے لیے موضوعات کا نعین کر سکتے ہیں۔ ہمیں امید ہے کہ پہلے کی طرح اس بار بھی ہمیں آپ سب کاعلمی وقلمی تعاون عاصل رہے گا۔

راقمہ، ڈین فیکلٹی علوم اسلامیہ پروفیسر ڈاکٹر محمد حماد لکھوی اور ڈائریکٹر ادارہ علوم اسلامیہ پروفیسر ڈاکٹرشاہدہ پروین کی ممنون ہے کہ انہوں نے عدیم الفرصتی کے باوجو دار مغان کے لیے اپنے گرال قدر خیالات و تاثرات سے نوازا۔

عزیزم ڈاکٹر عثمان احمد کاشکریہ ادا کرنا بھی ضروری ہے جنہوں نے ہر قدم پر تعاون کیا۔ مجلس ادارت عزیزم سر فراز احمد (سینئر کے پی او، فیکلٹی علومِ اسلامیہ) کی شکر گزارہے کہ انہوں نے موصولہ مقالات کو محنت اور تندہی سے یکسال فارمیٹ میں ڈھالا اور آپ کے استفادے کے لیے پیش کیا۔

**ڈاکٹر جمیلہ شوکت** پر وفیسر ایمریطس / کنوینر ار مغان <sup>علم</sup>ی

#### ادارىي

ڈاکٹر امان اللہ خان مرحوم ان چند افراد میں سے تھے جو اپنی صلاحیتوں اور محنت کی بنیاد پر ادفیٰ سے اعلیٰ کی طرف ترقی کرتے ہوئے کامیابیاں سمیٹتے ہیں۔ جنہیں عرفِ عام میں سیف میڈ (self made) کہاجاتا ہے۔ ڈاکٹر امان اللہ خان محض چند سالوں میں تمام تعلیمی اور تمکیکی مراحل طے کرتے ہوئے ادارہ علوم اسلامیہ کے چیئر مین کی منصب عالی پر فائز ہوئے۔ آپ ایک بہترین منظم ہونے کے ساتھ ساتھ ایک اعلیٰ پائے کے استاد بھی تھے۔ ان کا خاص میدان سیرت و تاریخ منظم ہونے کے ساتھ ساتھ ایک جہات تھا۔ آپ کے کیا تر طلبہ وسامعین کی علمی بیاس بجھانے کے ساتھ ساتھ فن تدریس اور قوت اظہار وبیان میں اپنی مثال آپ ہوتے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ معمول ساتھ ساتھ فن تدریس اور قوت اظہار وبیان میں اپنی مثال آپ ہوتے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ معمول کی تدریس کے علاوہ مختلف قومی اور سرکاری اداروں میں ڈاکٹر صاحب کے لیکچرز تسلسل کے ساتھ منعقد ہوا کرتے تھے۔ مجھے ذاتی طور پر ان کا شاگر د ہونے کا شرف حاصل ہے اور میرے ایم اے کے تحقیقی مقالہ کی نگر انی بھی محترم ڈاکٹر امان اللہ خان صاحب نے فرمائی۔ اس سلسلے میں بھی ان کے انداز گر انی سے بہت سی باتیں سیکھنے کاموقع ملا۔

ایک عرصہ سے ادارہ علوم اسلامیہ نے اپنے سابق اساتذہ کو خراجِ تحسین پیش کرنے کے لیے ایک شاند ارعلمی اشاعتی سلسلے کا آغاز کرر کھا ہے۔ ارمغانِ علمی کے نام سے اس قابل تحسین کاوش کے تسلسل اور کامیابی کا سپر اادارہ کی محترم استاذہ پر وفیسر (امریطس) ڈاکٹر جیلہ شوکت صاحبہ کے سلسل اور کامیابی کا سپر ادارہ کی محترم استاذہ پر وفیسر (امریطس) ڈاکٹر جیلہ شوکت صاحبہ کسر ہے جن کی سرپر ستی اور مسلسل عملی کوشش سے پانچ اساتذہ کرام کے نام سے منسوب ارمغانِ علمی اس سے قبل شائع ہو چکے ہیں اور علمی وادبی حلقوں سے داد وصول کر چکے ہیں۔ اس سلسلے کا چھٹا ارمغانِ علمی آپ کے ہاتھوں میں ہے جو استاد محترم ڈاکٹر امان اللہ خان (مرحوم) کی علمی خدمات کے اور مختلف اعتراف کے علاوہ مختلف اعتراف کے علاوہ مختلف اعتراف کے علاوہ مختلف شاگر دول کے تاثرات اور ڈاکٹر صاحب کے خاص علمی میدان سپر سے و تاریخ سے متعلق مختلف شاگر دول کے تاثرات اور ڈاکٹر صاحب کے خاص علمی میدان سپر سے و تاریخ سے متعلق مختلف

النوع تحقيقى مضامين شامل ہيں۔

ادارہ علوم اسلامیہ اس علمی کاوش پر مبار کباد کا مستحق ہے اور جملہ معاونین کے علاوہ محترمہ ڈاکٹر جمیلہ شوکت صاحبہ خصوصی شکریے کی بھی مستحق ہیں۔اللہ تعالی ان سب کو جزائے خیر عطافرہائے۔

پروفیسر ڈاکٹر محمد حماد لکھوی ڈین کلیہ علوم اسلامیہ

#### حرفِسياس

فلفہ تاریخ پر لکھنے والوں نے تاریخ کی حقیقت کو مختلف زاویہ ہائے نظرے دیکھا ہے۔ بعض کے نزدیک تاریخ بڑے بڑے واقعات کی روداد کانام ہے۔ بعض کے نزدیک کسی خطے یا کسی زمانے میں تہذیب و ثقافت اور نظریات وافکار کو تبدیل و تحویل سے گزار دینے والے احوال واسباب کانام تاریخ ہے۔ بیسب تاریخ ہے۔ بیسب تاریخ ہے۔ دیست ہو سکتی ہیں لیکن اگر تاریخ کو عظیم افراد اور ان کی موثر مسامی کے تناظر میں دیکھا جائے تو اس میں زیادہ معنویت محسوس ہوتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ادارہ علوم اسلامیہ نے میں دیکھا جائے تو اس میں زیادہ معنویت محسوس ہوتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ادارہ علوم اسلامیہ نے خراج شخسین پیش کرنے کے ایک علمی سلسلے کا آغاز کیا ہے جس کو ارمغان علمی کے نام سے موسوم خراج شخسین پیش کرنے کے ایک علمی سلسلے کا آغاز کیا ہے جس کو ارمغان علمی کے نام سے موسوم شرف حاصل ہے۔ اس سلسلے کی چھٹی کاوش آپ کے ہاتھوں میں ہے۔ ڈاکٹر امان اللہ مرحوم سے جھے تلمذ کا شرف حاصل ہے۔ ان کی تدریکی و علمی مہارت کی شہادت دینا میرے لیے اعزاز ہے۔ علمی کا اس روایت کے لیے تسلسل کے ساتھ محنت کرتے ہیں۔ تحقیقی مقالات و مضامین کا حصول علمی کی اس روایت کے لیے تسلسل کے ساتھ محنت کرتے ہیں۔ تحقیقی مقالات و مضامین کا حصول کے لیے مشکل اور مشقت انگیز کام ہے۔ ادارہ علوم اسلامیہ یہ سلسلہ دیگر جامعات کے شعبہ جات ایک مشکل اور مشقت انگیز کام ہے۔ ادارہ علوم اسلامیہ یہ سلسلہ دیگر جامعات کے شعبہ جات کے لیے مشکل اور مشقت انگیز کام ہے۔ ادارہ علوم اسلامیہ یہ سلسلہ دیگر جامعات کے شعبہ جات کے لیے مشک کے لیے تھی تح کی و تح کیو تح کیو تح کی و تح کیو تح کیو تح کی و تح کیو تح کی و تح کیو کیا گاران شاء اللہ۔

پروفیسر ڈاکٹر شاہدہ پروین ڈائر یکٹر،ادارہ علوم اسلامیہ



#### يروفيسر ذاكثرامان اللدخان مرحوم

مقدور ہو تو خاک سے پوچھوں کہ اے لئیم تونے وہ گنج ہائے گرانمایہ کیا کیے

پروفیسر ڈاکٹر امان اللہ خان کا شار ان اساتذہ میں ہوتا ہے جنہوں نے اپنے نون جگرسے علم کی آبیاری کی، بھر پور اور مخلص کو ششوں سے ادارے کو پروان چڑھایا، اپنے بحر علمی سے اپنے طلبہ کو اس طرح سیر اب کیا کہ اگر یہ کہا جائے تو غلط نہ ہوگا کہ وہ اپنے علم، عمل، خُلق اور جذبہ کے ایسے آثار اپنے پیچھے چھوڑ گئے جو آنے والوں کے لیے نشانِ راہ کا کام دیتے رہیں گے۔ وہ لوگ حقیقی معنوں میں قابلِ رشک ہوتے ہیں جن کی زندگی دوسروں کے لیے چراغِ راہ ثابت ہوتی ہے۔ میرے استادِ محترم میرے ممدوح محترم پروفیسر ڈاکٹر امان اللہ خان صاحب مرحوم اِنھی خوش نصیبوں میں سے ایک تھے۔ اگر میں یہ کہوں تو بچھ غلط نہ ہوگا کہ:

مت سہل اِنھیں جانو پھر تاہے فلک برسوں تب خاک کے پردے سے انسان نکلتے ہیں

<sup>\*</sup> پروفیسر ایند چیئر پرس شعبه اسلامی فکروتهذیب، بونیورسی آف مینجنث ایند شینالوجی، لامور

محترمہ پروفیسر ڈاکٹر جمیلہ شوکت صاحبہ نے جب بجھے ڈاکٹر صاحب مرحوم کے بارے میں پچھ قالم بند کرنے کو کہاتو بجھے احساس ہوا کہ اُن کی شفقت ور ہنمائی کا قرض اتار نے کانادر موقع آن پہنچا ہے اور میں اُن احساسات و جذبات سے مالا مال ہوں جن کو عقیدت کے الفاظ میں ڈھالناکوئی مشکل کام نہ ہوگا، مگر جب قلم تھاماتوشاگر دکوحتی استاد نبھانامشکل ہوگیا۔

ڈاکٹر امان اللہ صاحب کا شاران عظیم اساتذہ میں ہوتا ہے جنہوں نے اپنے نونِ جگرسے علم کی آبیاری کی، بھر پور اور مخلص کو ششوں سے ادارے کو پر وان چڑھایا، اپنے بحر علمی سے اپنے طلباء کو اس طرح سیر اب کیا کہ وہ بھی اپنی ذات میں گوہر علم کے تیزرودریابن گئے، اگریہ کہاجائے تو غلط نہ ہوگا کہ وہ اپنے علم عمل خلق اور جذبہ کے ایسے آثار اپنے پیچھے چھوڑ گئے جو آنے والوں کے لیے نشان راہ کا کام دیتے رہیں گے۔

پروفیسر ڈاکٹر امان اللہ خان مرحوم ومغفور سے میر اپہلا تعارف تب ہواجب میں نے ایم اے اسلامیات کے سال اول میں داخلہ لیا۔ مظفر گڑھ جیسے چھوٹے شہر سے لاہور کی پنجاب یو نیورسٹی کے شعبہ اسلامیات میں داخلہ میرے لیے دلی آرزو کی پنجیل کا پُر مسرت موقعہ تھا۔ ایسے میں داخلہ میرے لیے دلی آرزو کی پنجیل کا پُر مسرت موقعہ تھا۔ ایسے میں داکٹر صاحب اور دیگر معزز اور محترم اساتذہ کرام سے بھر پور علمی استفادے کے مواقع میسر آنے کا شوق گویلیاؤں زمین برنہ تکنے کے محاورے کی عملی شکل سے کچھ کم نہ تھا

ڈاکٹر صاحب نے 1981 میں شعبہ کے چیئر مین کی ذمہ داری سنجالی، مگر ان کی یہ انظامی ذمہ داری ان کی تدریس کے آڑے نہیں آتی تھی۔1980ء کی دہائی میں پاکستان کا نظام اس تباہی اور بربادی سے ابھی بہت دور تھاجس کا ہم آج ہر طرف مشاہدہ کر رہے ہیں، اگرچہ 1995 میں ماتان، بہاولپور اور ڈیرہ اساعیل میں تین یونیور سٹیوں کا اضافہ ہو گیاتھا۔ مگر پر انی یونیور سٹیوں میں اہل علم کی علم سے وابستگی، تعلیمی ڈسپلن، میرٹ کی پابندی اور طلباء میں علم کی طلب و جستجو ہنوز قائم و دائم تھی۔ مجموعی طور پر یونیور سٹیوں میں علمی ماحول کا غلبہ تھا۔ اس وقت لاہور میں ایک ہی یونیورسٹی تھی۔ مجموعی اور وہ تھی پنجاب یونیورسٹی کے ساتھ ملحق تھے۔ پر ائیویٹ سکول اور کالجز کھلنے شروع ہو گئے تھے، مگر یونیورسٹی کی ابتدائی شکل میں ابنی بھا کی جنگ لڑنے میں مصروف تھے، ڈیپارٹمنٹ میں ایک ہی ڈگری دی

جاتی تھی، اور وہ تھی ایم اے کی۔ ڈیپارٹمنٹ میں پی ایکی ڈی کی ڈگری کے لیے رجسٹریشن ہوتی تھی، رجسٹر ڈسکالر اپنا مقالہ اپنے سپر وائزر کی رہنمائی میں لکھ کر جمع کر ادیے، اور رپورٹ آنے کے بعد دفاع میں کامیاب ہونے پر ان کو ڈگری عطا کر دی جاتی تھی، مگر ایساخال خال ہی ہو تا تھا، کیونکہ پی ایکی ڈی کی ڈگری کی آج کے دور کی طرح ضرورت تھی اور نہ طلباء و سکالر زمیں اس کار جمان تھا۔ پر وفیسر ڈاکٹر امان اللہ خان صاحب ایک بہترین استاد تھے انہیں اپنے مضمون پر مکمل گرفت تھی، انہیں پڑھانے کا طریقہ و سلیقہ آتا تھا۔ وہ اپنی بات کہنے اور شمجھانے کا گرجانتے تھے۔ تدریس اور شخیق دونوں ہی میدانوں میں وہ نہ صرف اہر تھے بلکہ ان کی گرفت بہت ہی مضبوط تھی۔ بات کی تہہ تک پنچنااور زیر بحث موضوع کے مختلف پہلوواضح کرتے چلے جانے پر ان کو کمال حاصل تھا۔ ان کی کلاس میں طالب علم مجھی بور نہیں ہو تا تھا۔ مزے کی بات توبہ ہے کہ پورا پیریڈ پڑھنے کے بعد تھکاوٹ محسوس کرنے کے باوجو د طالب علم کی بشاشت میں اضافہ ہو جاتا تھا۔

ڈاکٹر صاحب کے لیکچر معلومات کاخزینہ اور سلاست وروانی کا گنجینہ ہوتے تھے۔ان کی شخصیت کی جاذبیت اور رعب مل کر کلاس کے ماحول کو پر کشش بناتے تھے۔ طالبات کے ساتھ ان کابر تاؤ اگر چہ نہایت مشفقانہ ہو تاتھا، تاہم ہمارے اندر ان کی عزت کے ساتھ ساتھ رعب کا تاثر زیادہ گہرا تھا، انہیں سوال کے جواب دینے میں مجھی تامل نہیں ہو تاتھا، وہ سوال سنتے اور اس کاجواب دیتے اور طالب علم کوخوب مطمئن کرتے اور پھر مزید غور و فکر کرنے پر ابھارتے۔

انج اے اسلامیات کا امتحان پاس کرنے کے بعد 1983ء میں ان کی رہنمائی میں پی ایج-ڈی کرنے کی خواہش کا اظہار کیا، تو پہلے انھوں نے جرت سے میر کی طرف دیکھا، اور جب میں نے بصد اصر ار کہا کہ میں اس دشوار گزار گھائی میں قدم رکھنے کے لیے تیار ہوں توجواباً آج بھی ان کا ناصحانہ جملہ میرے کانوں میں گونجتا ہے جسے میں نے اس وقت پورے اعتاد یقین اور عزم مصمم کے ساتھ پلے باندھتے ہوئے انہیں پورایقین دلایا کہ میں استقامت کے ساتھ چلتی ہی چلی جاؤں گی، وہ با کمال الفاظ یہ سے کہ "بیٹے اگر پی ایج ڈی کرنی ہے تو صبر کو پلے باندھ لو"۔ بعد ازاں مختلف موضوعات پر ان سے مشاورت ہوتی رہی، آخر کارانہوں نے میرے لیے "سوشل ویلفیئر کا تصور اسلام اور عصری افکار کی روشنی میں "منتخب کیا۔

پاکستان جیسے نو آموز ملک کو جس نے دنیا کونہ صرف اسلامی نظام کانمونہ بن کر د کھانا تھا بلکہ اُسے ساجی بہبود میں بھی ایسے اعلیٰ درجے تک پہنچانا تھا جس سے دنیااس کی تعریف کرتی اور اس کے قائم کر دہ فلاحی نظام کود کیھ کر اسلام کے فلاحی نظام سے متاثر ہوتی، پاکستان بنانے والی نسل نے یہی چاہاتھا۔

علمی دنیا میں میرے استاد میرے مربی ڈاکٹر پروفیسر امان اللہ مرحوم کی بھی یہی خواہش تھی۔ اُن کی دور رس بصیرت میرے مقالے کا موضوع تجویز کرنے کی صورت میں سامنے آئی۔ الحمد اللہ میرے رب کریم نے مجھے باعزت طور پر کامیاب فرمایا اور میں اپنے محترم استاد کے سامنے سرخروہوئی۔

ڈاکٹر صاحب کی پاکتان کے ساتھ وابستگی جذباتی سے زیادہ علمی اور عقلی نوعیت کی تھی۔ وہ اسلام کو سیحتے بھی تھے اور پاکتان میں اس کا عملی نفاذ بھی چاہتے تھے۔ وہ اسلام کی اُس شکل کو پاکتان میں متشکل دیکھنا چاہتے تھے جس میں عام آدمی ترقی کر تاہے اور ہر شخص قانون کے تابع ہو تاہے۔ فیصلے میرٹ کی بنیا دیر ہوتے ہیں اور ترقی کے مواقع سب کو مساوی بنیا دوں پر حاصل ہوتے ہیں۔معاشرے میں انصاف کابول بالا ہو تاہے۔

لیکن قارئین کرام! پاکستان کے بارے میں ڈاکٹر صاحب کاخواب ہنوز منتظر تعبیر ہے۔ ہمیں اپنا اس تعبیر کی اتنی ہی ضرورت ہے جتنی کسی بھی شہری کو ہوتی ہے۔ آیئے اس خواب کی تعبیر میں اپنا حصہ ڈال کر ڈاکٹر صاحب کی روح کے لیے تسکین کاسامان کریں۔

زندگی کے مشاہدے نے بتایا کہ تعلیم و تعلم کے میدانِ عمل میں اعلیٰ صفت استاد ہونا اتنا بڑا کمال نہیں جتنا عملی زندگی کی بھاری ذمہ داریوں کے باوجود ایک قابلِ رشک باپ یا مال ہونا ہے۔ ربِ کریم نے اُن کو قابلِ تقلید روحانی باپ ہونے کے ساتھ ساتھ اپنے سگے (Biological) پچوں کے لیے بھی ایک کامیاب باب بننے کا علیٰ درجے کا ہنر عطاکر رکھا تھا۔

ڈاکٹر صاحب مرحوم اپنی زوجہ محتر مہ اور اولا دکے لحاظ سے بھی قسمت کے بڑے دھنی تھے۔ مجھے اُن کی اہلیہ محتر مہ فرحت امان اللّٰہ صاحبہ سے براہ راست ملنے کے مواقع میسر آتے رہے ، وہ بھی اسی سال 4 مئی 2023 کو اپنے خالق حقیقی سے جاملیں، اللہ تعالیٰ اُن دونوں پر اپنی خاص رحمتیں فرمائے اور در جات بلند ہوں، آمین ثم آمین۔

یہ توذکر تھااُن کی شریک حیات کا جو صحیح معنوں میں اپنے شوہر کی قابل تحسین دستِ راست تو تھیں ہی مگریہ مقولہ بھی بلامبالغہ اُن پر صادق آتا تھا کہ ہر کامیاب مر د کے پیچھے ایک عورت کاہاتھ ہو تا ہے۔ دونوں نے مل کر اولا د پر بھی بہت محنت کی اور اُس کاصلہ بھی خوب پایا، چار بیٹے اور ایک بیٹی اُن کی کل متاع تھی۔

دونوں نے ایک بیٹے کی ناگہانی جدائی کا صدمہ کمال صبر ایوبی سے سہا، جو کہ ائیر فورس میں اپنی ذمہ داریاں سر انجام دیتے ہوئے مقام شہادت سے سر فراز ہوا ( انا لله و انا الیه راجعون)، اور اُنھوں نے شہید کے والدین ہونے کا عظیم رتبہ پایا، اللہ کرے کہ آخرت میں مال باپ اِس اعزاز کا اجر جنت الفر دوس کی شکل میں یائیں، آمین ثم آمین۔

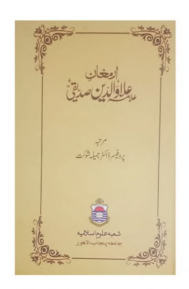
الله کرے کہ اُن کی اولاد اُن کے لیے بہترین صدقۂ جاریہ ہو، اور نیکیوں کے وہ تمام پودے جو انھوں نے علم کے رائے میں لگائے وہاں گھنے اور ہرے بھرے باغات کی صورت اُن کا پھل پائیں اور سدااُن کی گھنی چھاؤں تلے رہیں، آمین ثم آمین۔

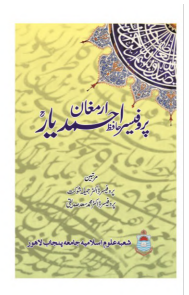
بحیثیت ِشاگر دمیری دلی دعاہے:

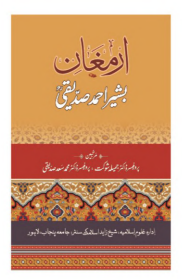
مثل الوانِ سحر مرقد فُروزاں ہو ترا نور سے معمور یہ خاکی شبتاں ہو ترا آساں تیری لحد پر شبنم افشانی کرے سبزہ نورستہ اس گھر کی نگہبانی کرے

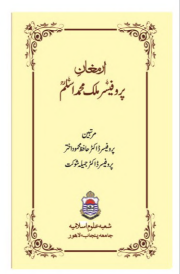


#### ادارہ علوم اسلامیہ کے مرحوم اساتذہ کی یاد میں شائع ہونے والی ارمغانِ علمی









#### \* پروفیسر مُستنیر احمه علوی

#### ڈاکٹر امان اللہ خان مرحوم علوم اسلامیہ کے ایک بیدار مغزاستاد

ایم۔اے علوم اسلامیہ کے دوران سخبر ۱۹۷۱ء تامی ۱۹۷۹ء آپ سے شرفِ تلمذرہا، تاریخ اسلام کا پرچہ اِس جلیل القدر اُستاد کے حصے میں آیا۔ انہیں تاریخ اسلام پر زبر دست عبور حاصل تھا اور اظہار کی بھی غیر معمولی طاقت، اللہ نے اُنہیں عطا کر رکھی تھی۔ وہ ہمیشہ دھیمے لہج میں بات کرتے، مدلل گفتگو کرتے، مخاطب کو اچھے اسلوب میں سمجھاتے اور اپناہم نوابنا لیتے تھے۔ کلاس میں آکر مجھ جیسا کوئی احمق طالبِ علم، اُلٹا سیدھا سوال کر بیٹھتا تو ہنس کر ٹال دیتے یا خاموشی اختیار کر لیتے (جو کہ ایک مشکل کام ہے)۔ جب ہمارا سیشن شروع ہوا صدرِ شعبہ کی ذمہ داری بھی آپ کے کندھوں پر تھی مجھے کوئی ایسا دن یاد نہیں کہ آپ نے کلاس نہ کی ہو اور ہمیں بنایا گیاہو کہ صدرِ شعبہ دفتر میں مصروف ہیں۔

<sup>\*</sup> سابق صدر شعبه اسلامیات، گور نمنٹ شالیمار کالج، لاہور

وہ ایک اچھے منتظم بھی تھے۔ انہوں نے اپنے وقت کو بہت عمدگی سے تقسیم کیا ہو تا تھا اور سازادن ہمہ قسم کے امور بروقت سرانجام دیتے۔ان کی بیہ بھی ایک خوبی تھی کہ انتظامی امور میں ماتحت عملہ کے ساتھ خوش اخلاقی کے ساتھ پیش آتے،معتدل اور متوازن روپیر کھتے۔

ہم نے کلاس کے اندر بھی اُن سے سیکھا اور کلاس کے باہر بھی۔ میرے وہ صرف استاد نہیں سے بلکہ محسن بھی اور مربی بھی، مجھے ان کا خصوصی التفات حاصل رہا، شفقت سے بیش آتے اور ہر بی بھی، مجھے ان کا خصوصی التفات حاصل رہا، شفقت سے بیش آتے اور ہر معاملہ میں سرپرستی فرماتے۔ اُس وقت ڈاکٹر صاحب ریڈیو پاکستان، مختلف پر وگر اموں کے لیے تشریف لے جاتے۔ ان میں سے ایک پر وگر ام میں آپ کی گفتگو کے بعد سوال وجواب کی نشست ہوتی، چنانچہ آپ مجھے سوالات کے لیے ساتھ لے جاتے، یوں آپ نے میری تربیت کی۔ وزارتِ اطلاعات و نشریات کے ایک میگرین پاک جمہوریت میں ڈاکٹر صاحب کے مضامین شائع ہوتے تھے۔ آپ ایک دن مجھے ساتھ لے گئے اور اس کی ایڈیٹر کشور ناہید صاحب سے متعارف شائع ہوتے تھے۔ آپ ایک دن مجھے ساتھ لے گئے اور اس کی ایڈیٹر کشور ناہید صاحب سے متعارف کروایا، اس کے بعد کافی عرصہ تک میرے مضامین اس میگرین میں شائع ہوتے رہے۔

ان د نوں لاہور میں جب کیم محمہ سعید (مرحوم)کامشہور پروگرام شام ہمدرد ہو تاتو آپ ان پروگراموں کے دعوت نامے طلبہ میں تقسیم کرتے کہ ہمارے شعبہ کے طلبہ سوچنے اور سمجھنے کے قابل بنیں۔ آپ تمام طلبااور طالبات سے انتہائی شفقت سے پیش آتے۔ ایسا محسوس ہو تا کہ وہ ہر وقت ہمیں ہی بنانے اور سنوار نے میں مصروف رہتے۔ کسی بات پر غصہ آ جانا تو ایک فطری امر ہے مگر غصہ آنے پر خاموشی اختیار کر لینا، یہ بہت کم لوگوں میں دیکھا ہے۔ دو اڑھائی سال تو ایم اے دوران ان کا قرب نصیب رہا مگر بعد میں کئی سالوں تک در دولت پر حاضری نصیب ہوتی رہی۔ ہمیشہ خندہ پیشانی سے پیش آتے اور مہمان نوازی بھی کرتے۔ میں اگر اپنی پچھلی زندگی پر نظر دوڑا تا ہوں تو ایم۔ اے کا زمانہ جو کم و بیش نصف صدی پہلے گزر چکا ہے، میری نظر وں کے سامنے چمکد ارستارے کی مانند آجا تا ہے۔ زندگی کے وہ لمحے نقین طور پر سب سے قیمتی تھے۔

حقیقت ہے ہے کہ جو شخص دین کا مطالعہ کرتا ہے اور آگے منتقل کرتا ہے تو لا محالہ اس کی شخصیت پر اخلاقِ محمدی مُنَّا اللّٰیَّا ہُمِ کے گہرے نقوش مرتب ہوتے ہیں اور وہ پیکرِ مہر ووفا بن جاتا ہے۔
ڈاکٹر امان اللّٰہ خان صاحب کے علاوہ محترم ڈاکٹر بشیر احمد صدیقی ؓ، پر وفیسر حافظ احمد یال ؓ،
ڈاکٹر خالد علوی ؓ، ڈاکٹر بر ہان احمد فاروقی ؓ اور علامہ علاء الدین صدیقی ؓ صاحب جیسے اساتذہ نے ایک جہان کو منور کیا۔ ان لوگوں کے اخلاق اور علم کو بھلایا نہیں جاسکتا۔

قدرت کا انتظام دیکھئے کہ ان ہی لوگوں کی ایک ہم عصر اور ہم پاپیہ شخصیت، ڈاکٹر جمیلہ شوکت صاحبہ کو اِن کے ارمغان ہائے رنگارنگ تالیف کرنے پر متعین فرما دیا۔ اللہ تعالیٰ ڈاکٹر صاحبہ کو صحت وسلامتی والی طویل عمر عطافر مائے۔امین

ڈاکٹر امان اللہ خان صاحب کی علمی شخصیت کاوہ پہلو، جس نے مجھے ہمیشہ متاثر کیاان کی جدت فکر تھی، وہ کچھے نیاچاہتے تھے یہ ایک غیر معمولی بات ہے۔ آج ملت ِ اسلامیہ کاسب سے بڑا چینج یہی ہے کی اسلامی روح بھی بر قرار رہے اور عصری مسائل کا حل بھی نکل آئے۔ ڈاکٹر صاحب نے تھیتی کام کو ہمیشہ پیند کرتے تھے۔

چنانچہ جب میں نے پی ایکے۔ ڈی پہ کام شروع کیاتو آپ کاخیال یہی تھا کہ میں فاوی عالمگیری کے تنقیدی اور تحقیقی مطالعہ پہ کام کروں۔ میر ایہ موضوع منظور بھی ہو گیا مگر بوجوہ یہ خواب شرمندہ تعبیر نہ ہو سکا۔ یہاں صرف یہ بتانا مقصود ہے کہ ڈاکٹر صاحب ایک بیدار مغزانسان تھے۔ مستشر قین نے جتنا بھی کام کیا اس پہ ان کی گہری نظر تھی اسلام پر کیے گئے اعتراضات کے جوابات انہیں از برتھے۔

فقیہ اسلامی کی تدوینِ نو کے شدّ و مدسے قائل تھے۔ ان کا خیال تھا کہ نبی اکرم مُلَّا اَلَّیْمِ کی وفات کے بعد چند سال کے اندر اندر خلیفہ ثانی نے اولیاتِ فاروتی کے نام سے قانونی اصلاحات جاری کر دیں تو آج بھی دین کی روح کوبر قرار رکھتے ہوئے ایساہو سکتا ہے۔اس انداز میں اگر دین

اسلام پہ غور کیا جائے توہر دور کے لیے اسلام ایک تازہ خور شید بن کر اُبھر سکتا ہے۔ آپ صبح کے نور اور نسیم سحر کے منتظر تھے۔ بقول علامہ اقبال:

مری نوائے پریشاں کو شاعری نہ سمجھ کہ میں ہوں، محرم راز درون میخانہ کلی کو دیکھ! کہ ہے تشنبہ سمر اسانہ انسانہ علی میں ہے مرے دل کا تمام افسانہ



#### \*راحت شابين

#### ڈاکٹر امان اللہ خال اور میر اشعور تاریخ

طویل عرصہ بعد شعبہ علوم اسلامیہ پنجاب یونیورسٹی میں گزرے دن یاد کرنے کاموقع ملاہے۔

ذہن میں کئی نابغہ روز گار شخصیات کے خاکے اور یادیں گر دش کر رہی ہیں، جنہوں نے اپنی حیاتِ
مستعار علم کے شجر طبیبہ کی آبیاری میں وقف کر دی۔ شعبہ علوم اسلامیہ میں ان اعلیٰ عزائم کی حامل
ہستیوں میں سے ایک میرے استاد محرّم ڈاکٹر امان اللہ خان مرحوم ہیں۔ اس تحریر کا مقصد اسلامی
تاریخ کے گرامی قدر استاد ڈاکٹر امان اللہ خان کی شخصیت اور تدریبی مہارت کے بارے میں اپ
احساسات و تاثرات پیش کرنا ہے۔

ڈاکٹر امان اللہ خان صاحب معتدل قامت وصاف رنگت کے ساتھ نفیس، وجیہہ اور پُرو قار شخصیت کے حامل تھے۔ مز اجاً سادہ، صاف گواور جر اُت مند تھے۔ میں کمرہ جماعت میں استادِ گرامی کے اسلامی تاریخ پر اسباق و دروس (لیکچرز) یاد کروں تو آج بھی دل بے ساختہ کہہ اُٹھتا ہے کہ بلاشبہ وہ تاریخ کے با کمال اُستاد تھے۔

<sup>\*</sup> ایسوسی ایٹ پروفیسر، چیئر پرسن شعبہ علوم اسلامیہ، گور نمنٹ گریجویٹ کالج برائے خواتین، ماڈل ٹاؤن، لاہور

انہوں نے طلباء وطالبات میں اسلامی تاریخ کو غیر جانبداری اور جدیدر تجانات کے ساتھ سیجھنے کی تحریک پیدائی، بالخصوص اعتقادات کو اسلامی تاریخ کے تناظر میں زمانہ جدید کے ساتھ ہم آ ہنگ کرنے کا شعور پیدا کیا۔ وہ تاریخی واقعات کو سچائی، گہر ائی اور صحیح تناظر میں سمجھانے کی بھر پور کوشش کرتے تھے۔ یوں وہ اپنے تلا ندہ کو دورِ جدید کے نقاضے مرِ نظر رکھتے ہوئے اسلامی تاریخ کی تفتیم نو کاسفر طے کرواتے تھے۔ اس باب میں انہوں نے ایک نئی جہت کا اضافہ کیا کہ اسلامی تاریخ سے اجتہاد کرکے دینی اعتقادات کا زمانہ جدید کے موافق ابلاغ کیا جائے تاکہ نسل نو کو عصر حاضر اور مستقبل کے لیے راہنمائی مہیا کی جاسکے۔ وہ اس رُخ پر تحقیقی کام کرنے کے لیے تلا ندہ کی ہمت افزائی مستقبل کے لیے راہنمائی مہیا کی جاسکے۔ وہ اس رُخ پر تحقیقی کام کرنے کے لیے تلا ندہ کی راہیں اور بھی کرتے، مثلاً ان کاموقف تھا کہ اولیات حضرت عمر فاروق کی روشنی میں فکری ارتقاء کی راہیں اور جدید مسائل کا حل تلاش کرناچا ہے۔

ڈاکٹر امان اللہ خان کو یہ اعزاز حاصل ہے کہ وہ پنجاب یونیورسٹی شعبہ علوم اسلامیہ سے ڈاکٹریٹ کی ڈگری مکمل کرنے والے پہلے سکالر تھے۔ان کا تحقیقی مقالہ بلافری کی خدماتِ تاریخ کے جائزے بزبان انگریزی تھاجو بعد میں کتابی صورت میں بھی شائع ہوا۔ ڈاکٹر صاحب نے تدریبی خدمات کے ساتھ ساتھ متعدد طلباء وطالبات کے ایم اے اور پی ایچ۔ ڈی کی سطح کے تحقیقی مقالات کی راہنمائی و نگر انی بھی کی جن میں بیر ون ملک کے طلباء بھی شامل ہیں۔

ڈاکٹر صاحب نے اپنے شاگر دوں میں ایک اچھوتے شعورِ تاریخ کو جلا بخشی جس سے ہمیں فہم تاریخ اسلامی میں در پیش اشکال وشبہات حل کرنے میں مد د ملی۔ آج ہم بھی بحیثیت اساد ان کے نقشِ قدم پر چلتے ہوئے اپنے تلامذہ کو تاریخ اسلام کا غیر جانبدارانہ اور صحیح تصور و شعور دینے کی کوشش کررہے ہیں۔ یہ بلاشیہ ڈاکٹر صاحب کے حق میں صدقہ جاریہ ہے۔

یہ کہنامبالغہ نہ ہو گا کہ ڈاکٹر امان اللہ خان مرحوم اپنے وقت سے کئی برس آگے کی سوچ کے حامل تھے۔وہ بلند مرتبہ محقق و مدرس تھے۔ مجھے ان کی شاگر د ہونے پر فخر ہے۔ اللہ تعالی ان کی آخرت کی منزلیس آسان فرمائے اور ان کی روح کو جنت الفر دوس میں اعلیٰ مقام عطافرمائے۔(آمین)



#### میرے محس: پروفیسر ڈاکٹر امان اللہ خال اُ

سر! آپ کلاس میں تشریف نہیں لائے تھے۔ آپ اپنے کمرے میں بھی نہیں تھے؟

او پتر امیں ۲۲ گریڈ دے مز دوراں نوں سبق پڑھان گیا ہی۔ اس لئے نہیں آسکا۔ آئ زیادہ کام کر لیتے ہیں۔ بڑی بے تکلفی سے بات کرنے والے یہ تھے ڈاکٹر امان اللہ خان۔

گہری بصیرت اور عصر جدید کے تقاضوں کو ملحوظ رکھتے ہوئے علوم اسلامیہ میں ایم اے پارٹ ون میں داخلے کے پچھ عرصہ بعد ڈاکٹر صاحب سے ملا قات ہوئی۔ فراواں محبت ہمارے جھے میں آئی۔ ذرا قریب ہوئے تو ڈاکٹر صاحب کے احترام کے ساتھ محبت کی آمیزش ہو گئی۔ ڈاکٹر محمہ محمد کی آمیزش ہو گئی۔ ڈاکٹر صاحب نے احترام کے ساتھ محبت کی آمیزش ہو گئی۔ ڈاکٹر صاحب کے احترام کے ساتھ محبت کی آمیزش ہو گئی۔ ڈاکٹر صاحب نے ایکن اور ہمیں زندگی کو سبحنے میں مدد دی۔ کلاس رومز نے اپنی یونیورسٹی کی رہائش گاہ پر بلایا۔ چائے پلائی اور ہمیں زندگی کو سبحنے میں مدد دی۔ کلاس رومز کی رسمی تعلیم ڈگری کے حصول میں مدد گار ہوتی ہے لیکن کسی استاد کا اپنے طلباء کے ساتھ غیر رسمی تعلق طلبہ کو ناخن تدبیر عطاکر تا ہے۔ جس سے وہ زندگی کی گر ہوں کو کھول سکتے ہیں۔ مشکلوں کو تعلق طلبہ کو ناخن تدبیر عطاکر تا ہے۔ جس سے وہ زندگی کی گر ہوں کو کھول سکتے ہیں۔ مشکلوں کو سیاسی افکار پر سلیما سکتے ہیں۔ استاد محترم! ایسنے مضامین پر جیرت انگیزگرفت رکھتے تھے۔ عمرانی و سیاسی افکار پر سلیما سکتے ہیں۔ استاد محترم! ایسنے مضامین پر جیرت انگیزگرفت رکھتے تھے۔ عمرانی و سیاسی افکار پر سلیما سکتے ہیں۔ استاد محترم! ایسنے مضامین پر جیرت انگیزگر فت رکھتے تھے۔ عمرانی و سیاسی افکار پر

<sup>\*</sup> اسسٹنٹ پروفیسر، شعبہ علوم اسلامیہ، اسلامیہ کالج، سول لا کنز، لاہور

گفتگو کرتے، مسلم مفکرین کی خدمات کے ساتھ ساتھ مغربی دنیا کے جدید مفکرین پر سیر حاصل تجمرہ فرماتے۔ مغربی دنیا کی مادی ترقی کاراز آشکار کرتے اور طلباء کے تغمیری جذبے کو مہمیز کرتے۔ اس طرح سیر ت کے موضوع پر آپ کے ابتدائی لیکچر زبہت اعلی تھے۔ رسول منگا اللیکی کی محبت میں دو ہوئے جملے ، آپ منگا اللیکی کی سیرت امت کی زندگی میں کیسے انقلاب برپا کر سکتی ہے اس موضوع پر مبنی گفتگو طلباء پر سحر طاری کر دیتی۔

ڈاکٹر صاحب چونکہ انتظامی ذمہ داریوں پر بھی فائزرہے۔اس لئے نظم وضبط کے خود بھی پابند تھے اور دوسروں سے بھی یہی تقاضا کرتے۔ایڈ منسٹریشن سے عام طور پر شکایت ہو ہی جاتی ہے۔ لیکن کلاس روم میں آپ کا رویہ نہایت محبت والار ہتا تھا۔ آپ کے سٹوڈ نٹس آپ کی شفقت سے فیض پاب ہوئے۔ نہایت متانت کے ساتھ پیش آتے تھے۔

ایم اے پارٹ ٹومیں مقالہ تحریر کیا۔ یہ خوش قسمتی تھی کہ مجھے ڈاکٹر صاحب کی زیر نگر انی کام کرنے کامو قع ملا۔ میرے مقالے کاعنوان تھا: حریت فکر کا اسلامی تصور

اس موضوع پر استاد محترم نے ایسی رہنمائی فرمائی کہ تقریبا تیس سال گزر جانے کے بعد آج بھی ایک سنہری یاد دل میں بسی ہوئی ہے۔

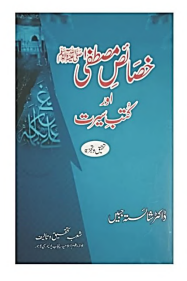
مغربی مفکرین نے حریت فکر کے حوالے سے جس افراط و تفریط سے کام لیا تھااس کے نتائے سے
آپ نے آگاہ کیا اور میں حیران ہوں کہ آج ہو بہووہی نقشہ ہے۔ مغربی ممالک میں مساجد پر حملے اور
رسول رحمت صَّالَةً عِنْمُ کی شان میں نازیبا مضامین، خاکے، قر آن مجید کی تفحیک کی ناپاک کوشش اور
آنے والے دنوں کے ناپاک عزائم۔ان حالات پر آپ نے دہائیوں پہلے خبر دار کیا اور توجہ دلائی۔ آپ
کہا کرتے تھے کہ پتر وا آنے والے چیلینجز کے لئے تیاری کرو۔اہل مغرب کی فکر کو سمجھو۔ آپ آنے
والی نئی کتابوں کے حوالے سے جدید ترین معلومات فراہم کرتے۔ان دنوں کم پیوٹر، فیس بک اور
یوٹیوب وغیرہ کاکوئی نام ونشان نہیں تھا۔ آپ ذاتی محنت سے ہماری رہنمائی فرماتے۔

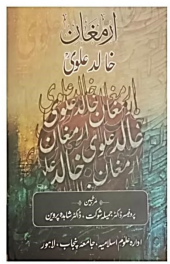
اہل مغرب جب بھی اسلام اور اسلامی تعلیمات ، رسول سَگَاتِیْاً اور قر آن تحکیم کے خلاف کوئی نیافتنہ اٹھاتے ہیں تو گاہے گاہے ڈاکٹر امان اللہ خان بہت یاد آتے ہیں۔ آپ نے اپنی زندگی کے آخری ایام میں بیٹے کی جوانمرگی کا صدمہ بڑے حوصلے سے برداشت کیا، بیاری کا مقابلہ کیا اور کل نفس ذائقة الموت کے فطری اصول کے تحت جہان فانی سے کوچ کیا۔

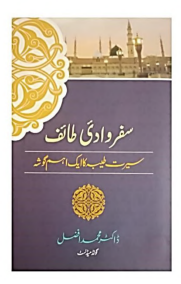
ہم آج بھی دعا گوہیں اللہ رب العزت انکی حسنات قبول فرمائے اور علم کے جو چراغ انہوں نے روشن کئے تا قیامت انہیں ان کے حصے کی روشنی پہنچتی رہے۔ آمین یا رب العالمین۔

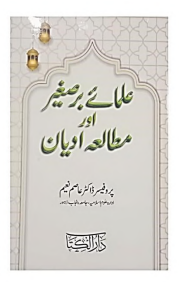


#### اداره علوم اسلاميه كى اساتذه محترم كى تاليفات









#### \*راحت عباس ظهبير ڈوله

# ولا كر امان الله خالق ايك مثبت شخصيت

ڈاکٹر امان اللہ خان صاحب کانام آتے ہی سوچوں اور خیالات کا ایک سمندر ہے جو موجزن ہو جاتا ہے۔ انسان کتنا ہی سمجھد ار اور دانا ہو کافی کچھ اس زمین پر اس کی سمجھ نہ آنے والا ہے اس میں انسان کی مختلف عادات و اطوار اور انسانی رویئے بھی شامل ہیں جن کو انسان سمجھنے اور جانچنے میں عمریں بیتا دیتا ہے۔

ڈاکٹر صاحب ایک ہمہ جہت شخصیت کے حامل انسان تھے۔ علمی طور پر تو میں ان کے بارے میں اتنا کچھ نہیں کہہ سکتا کیونکہ میں نے ان سے صرف سال اوّل میں تاریخ ہی پڑھی ہے لیکن بحیثیت ایک شخصیت اور ادارہ علوم اسلامیہ کے سربر اہ کے ان کے بارے میں کافی کچھ کہا جاسکتا ہے۔ انتہائی سمجھد ار اور موقع کی مناسبت سے ردِ عمل دینے والے منتظم تھے اور کبھی بھی موقع کی مناسبت سے ردِ عمل دینے والے منتظم تھے اور کبھی بھی موقع کی مناسبت سے چوٹ لگانے سے نہیں چوکتے تھے۔ منفی رو یّوں اور واقعات کو مثبت رنگ دینے میں ان کا ثانی کوئی نہ تھا۔ کسی بھی صورتِ حال میں گھبر اتے نہیں تھے جو طالبِ علم کو یہ باور کروائے کہ وہ اس سے ہی محبت رکھتے ہیں اور اس کی اہمیت بھی سب سے زیادہ ہے۔ حالات خواہ کیسے ہی ہوتے ان

<sup>\*</sup> سابق طالبِ علم اداره علوم اسلاميه ، جامعه پنجاب، لا هور

ير قابوبانااوران کوايني طرف موڑناجانتے تھے۔ اپنے ماتحت عملہ اور تمام تدریسی ساف کو بھی اچھے انداز میں ہینڈل کرتے۔ہرایک سے ایک علیحدہ تعلق قائم رکھتے اوراجتما عی طور پر تبھی بھی ان افراد کو اکٹھانہ ہونے دیتے کہ مجھی کوئی انتظامی طور پر مسکلہ نہ پیدا ہو جائے۔ وقت کے دھارے میں ہتے ہوئے اس کواپنی مرضی کے مطابق جلانے کی کوشش کرتے اور کسی حد تک کامیاب بھی ہو جاتے۔ شعبہ جب اولڈ کیمیس سے شیخ زاید اسلامک سنٹر میں منتقل ہوا تو کافی مشکل صور تحال تھی۔ یونیورسٹی انتظامیہ سنٹر کا کنٹر ول شعبہ علوم اسلامیہ کو نہیں دیناجاہتی تھی لیکن طلباء نے سنٹر میں آگر کلاسیں شر وغ کروا دیں۔ اب ڈاکٹر امان اللہ خان صاحب کے لیے بڑی آزمائش تھی انہوں نے ۔ بہر حال بڑی اچھی حکمت عملی مثبت انداز میں بنائی اور تمام ملبہ ہم طلباء پر ڈال دیااور خو د انتظامیہ کے طر فیدار بن گئے۔ اسلامک سنٹر میں ان دنوں اے سی وغیر ہ انجمی ور کنگ کنڈیشن میں نہ تھے اور فرشی پنکھے استعال ہورہے تھے جو کہ تعداد میں پورے نہ تھے۔ ڈاکٹر صاحب کو ہار ہار درخواست گزار کی لیکن بات نہ بنی ایک دن ان کے دفتر میں حاضر ہو کر دفتر کا پنکھااٹھانے کی بات ہو ئی تو کہنے لگے میرے دفتر کا پکھاکون اٹھائے گا پکھامیں نے اُٹھالیاتو فوراً گویاہو کہ مجھے صرف ایک ہی اُمید تھی کہ تم ہی یہ پنکھااُٹھاؤ گے کھر مجھے علیجدہ ہلایااور کہا کہ پتر اتبری استانی(ڈاکٹر صاحب کی اہلیہ محترمہ) آلووالے پراٹھے بڑے اچھے بناتی ہے کل صبح ناشتے پر میرے گھر آنا۔ بہر حال ان کی خوبی تھی کہ بندے کوشیشے میں اتار لیتے۔ ایک دفعہ مجھے کہتے آپ کی آئکھوں میں عقاب کی آئکھوں والی چمک ہے۔ تمہمیں اخبار میں نو کری نہ دلوا دوں اس طرح کی باتیں وہ دوسرے طلباء سے بھی کرتے اور اپنی شخصیت کے سحر میں مبتلا کرتے رہتے۔ تدریسی مانحت عملہ کے بارے میں اتنا مثبت رویہ نہ رکھتے تھے لیکن شعبہ کے نظم وضبط ہارے ہمیشہ فکر مندر ہتے۔

خلیق اور بر دبار انسان تھے ان کی یاد ہمیشہ آتی ہے جب بھی دوست احباب مل بیٹھتے ہیں ان کا ذکر ہمیشہ اچھے الفاظ میں ہو تا ہے۔ اللہ پاک جنت میں ان کے در جات بلند فرمائیں۔ آمین یا رب العالمین



members and staff of the Institute to keep their predecessors' names and works alive are much appreciable. In this regard the family specially acknowledges the dedication, love and contributions of Prof. Dr. Jamila Shaukat. May Allah bless all those who are associated with the Institute of Islamic Studies in any capacity, guide them to the right path, grant them success, reward them and elevate their status in both this world and the Hereafter. Aameen!

With profound regards and request for prayers, All family members of Prof. Dr. Aman Ullah Khan

25<sup>th</sup> May, 2023 Lahore, Pakistan



organizational leadership and management subjects to executive students at IBA and IAS, University of the Punjab, as visiting faculty member. His third son, Imran Ahmad Khan is an experienced and highly competent engineer, presently appointed as Chief Engineer in Sui Northern Gas Pipelines Ltd (SNGPL), and serving the nation with commitment and devotion. The voungest son, Irfan Ullah Khan after completing Master of Business Administration, successfully worked at renowned industrial setups in different managerial capacities and is recognized as an honest, outstanding and talented manager. His daughter, Sadaf Khan whom he loved the most among his children, achieved many academic distinctions including President Talent Award and a gold medal in MSc Botany for obtaining the first position from Lahore College for Women University. She has also been working there as Assistant Controller. Entire family members greatly admire his guidance, teachings and endeavors in their intellectual and moral development.

He always taught to have unwavering belief in Almighty Allah and to follow the Sunnah (traditions) of the Holy Prophet Hazrat Muhammad (peace and blessings of Allah be upon him). He always upheld the principles of honesty, truthfulness, piety, modesty, simplicity, self-sacrifice, humility, forthrightness, selflessness and altruism, and at the same time endeavored to instill these qualities in his children and students. This celebrated scholar of Islam left for his final abode on 17th February, 2006 and was buried at the graveyard of Quaid-e-Azam Campus, University of the Punjab, Lahore. May Allah accept his sincerity to strengthen Pakistan and dedicated efforts for the cause of nation building. May Allah reward him for his devotion in spreading the light of Islam. May Allah shower His blessings upon him and grant him the highest place in 'Jannat-ul-Firdous'. Aameen!

We all cherish the pleasant memories associated with the Institute of Islamic Studies. There has always been a strong institutional culture of mutual respect and affection among the faculty members, staff and the students. Participation in each other's moments of happiness and grief, speaks volumes of the strength of the organizational culture. The family like atmosphere, mutual respect, caring attitude and effective management demonstrated during the excursions, specially the northern areas trips was commendable and unforgettable. Efforts of all faculty

Muslim scientists and philosophers' contributions in the advancement of natural and social sciences, awakening and enlightenment of the humanity, and towards culture and civilization; Islamic judicial system; Islamic concept human resource development; contemporary challenges faced by Pakistan and the Ummah and their solutions taking into account the governance model of the State of Madinah and the Pious Caliphs. Besides that, he was a distinguished speaker who kept on sharing his prolific thoughts at Radio Pakistan and Pakistan Television on the teachings of the Holy Qur'an and Sunnah, and gave solutions to multidimensional issues related to Pakistani society and the present-day Islamic world. He delivered around one thousand such speeches. PTV's popular weekly program 'Tajalli' (literally meaning manifestation, revelation or disclosure) was hosted by him, where discussions of great academic and practical value were generated. He was member of more than twenty learned academic bodies. He participated in more than fifty national and international conferences and delivered lectures to Pakistan's military leadership, judicial officers, civil bureaucracy and other students as guest speaker at National Defence University Islamabad, Command and Staff College Quetta, National Institute of Public Administration Lahore, Pakistan Administrative Staff College, Civil Services Academy Lahore, WAPDA Staff College, University Grants Commission (present day Higher Education Commission), Ulema Academy, International Institute of Economics, and many other reputable institutions.

We the family members of Prof Dr. Aman Ullah Khan, remember him as an affectionate father, a loving husband and a caring brother. He together with our mother, Mrs. Farhat Ara Aman (may Allah have mercy on her) — an educated, simple, selfless, kind-hearted, thoroughly dedicated and practicing Muslim lady, groomed us to become good human beings, devoted Muslims and patriot Pakistanis. His son, Wing Commander Rizwan Ullah Khan, an outstanding fighter pilot of Pakistan Air Force embraced 'Shahadat' (martyrdom) in the line of duty in 2005, and was awarded 'Sitara-e-Basalat' (posthumously), the highest non-operational gallantry award of Pakistan Armed Forces. His eldest son, Major Salman Ahmad Khan Zaighum fought 'Siachin War' and was also decorated with 'Sitara-e-Basalat'. After retirement from Pakistan Army, he did MPhil and has been teaching

the prestigious Department of Islamic Studies at University of the Punjab, Lahore in the year 1963.

Allama Ala-ud-Din Siddiqui, then chairman of the department who later became Vice Chancellor of University of the Punjab, soon selected his brilliant student Aman Ullah Khan for the doctorate of philosophy, considering his talent in research. Under his able guidance and supervision, he completed his PhD in 1971, "A Critical Study of Al-Bladhuri as a Historiographer" that was the first ever PhD produced by the department and also first ever indigenous PhD in Islamic studies from Pakistan (http://pu.edu.pk/ images/Departments/Islamic-Studies/List-thesis-MPhil-PhD.pdf). Dr. Aman Ullah Khan had the honor of supervising twenty-four PhDs, accomplished by Islamic studies students that included foreign nationals who had come to Pakistan for their doctorate (details in the reference quoted above). He was promoted as Assistant Professor in 1970, Associated Professor in 1978 and Professor in 1982. He was the favorite teacher of students who enlightened their thoughts and always created an atmosphere of interest in the class. Besides students' learning, he always focused on their character building. He remained Chairman of the Islamic Studies Department for ten years. His efforts helped in establishing a strong foundation of research culture in the Institute and strengthened its reputation at national and international levels.

Prof. Dr. Aman Ullah Khan had a tremendous aptitude for research. His published work includes hundreds of research articles to his credit. He remained member of the editorial boards of reputed research journals. His research focused on the importance and applicability of the concepts of science, exploration of the universe, welfare state and society, equity and justice, social justice, economic justice, governance, human development, human rights and responsibilities, women education and rights, labor rights and dignity of work, moral development, respect and dignity, accountability, tolerance and universal brotherhood, in the light of the Holy Qur'an, Seerah (life) of the Holy Prophet Hazrat Muhammad (peace and blessings of Allah be upon him), Figh (Muslim jurisprudence), Islamic history and the works of the great philosophers like Imam Ghazzali, Al-Farabi, Ibn-e-Sina, Ibn-e-Khaldun, Shah Wali Ullah and Allama Muhammad Igbal. He extensively wrote on the relation of Islam and science, modern political, social and economic system;

#### \* Salman Ahmad Khan Zaighum

# **Prof. Dr. Aman Ullah Khan Family Memoirs**

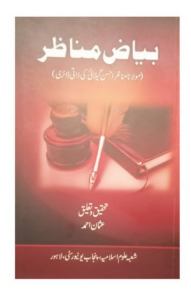
In the name of Allah, the most Beneficent the most Merciful. Praise be to Allah, the Cherisher and Sustainer of the Worlds. Peace and blessings of Allah be upon Hazrat Muhammad (PBUH), and upon his relatives and the companions.

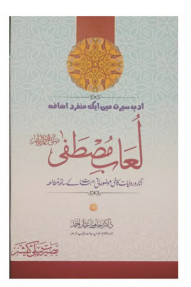
Prof. Dr. Aman Ullah Khan (may Allah have mercy on him), former Chairman Department of Islamic Studies, University of the Punjab, Lahore was born on 25<sup>th</sup> of April, 1933 at Kharian in a respectable family that had deep roots for the love of Islam and its teachings. His father Mr. Muhammad Usman Khan and grandfather Mr. Qudrat Ullah Khan were devoted Muslims and well-known for their passion for knowledge and learning. His mother Mohtarma Sultan Begum was a practicing Muslim lady.

His family had preserved a large collection of books of great scholastic value which proved to be a source of great inspiration for their son in the quest of knowledge and wisdom. In those days, matriculation exams were conducted by University of the Punjab. Young Aman Ullah Khan passed that exam in first division. In view of his interest in further education his parents decided to shift to Lahore, where he kept on pursuing his academic goals. After doing Masters of Arts in the subjects of Islamic Studies and History in 1958 and 1959 respectively, he was appointed Asia Foundation Research Fellow in 1961. He was selected lecturer in

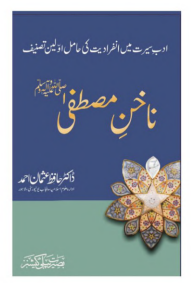
<sup>\*</sup> MSBA scholar at Lahore Garrison University, Pakistan

# اداره علوم اسلاميه كى اساتذه محترم كى تاليفات









# أردومقالات

# میثاق مدینه کی اہمیت وافادیت

ایک عظیم الثان ریاست کی تاسیس اور تدبیر و تنظیم سرکار دو عالم مَنَّالَیْنَیْم کاوہ کارنامہ ہے جس کی نظیر تاریخ انسانی میں نہیں ملتی۔ایک شخصیت جے اپنے ہم وطنوں نے وطن چھوڑ دینے پر مجبور کر دیا جو ہجرت کے سفر کی مشکلات بر داشت کرتے ہوئے 1 ھ میں یٹرب (مدینہ) پہنچتی ہے اور اس شہر کے چند محلوں پر مشمئل ایک شہر می ریاست قائم کرتی ہے۔ بیر ریاست اوسطاً ۲۷۴ مربع میں فی یوم کی بے نظیر سرعت کے ساتھ بڑھ کر دس سال کی قلیل مدت میں دس لا کھ مربع میں ہو جاتی ہے۔ پورا عرب جس میں لا قانونیت اور انتشار کی کیفیت تھی اور جس نے ایک میں ہو جاتی ہے۔ پورا عرب جس میں لا قانونیت اور انتشار کی کیفیت تھی اور جس نے ایک حضیہ ہوجا تا ہے اور پیغیبر آخر الزمان کی روحانی وسیاسی قیادت کو تسلیم کرلیتا ہے۔ پنچ متحد و منظم ہو جا تا ہے اور پیغیبر آخر الزمان کی روحانی وسیاسی قیادت کو تسلیم کرلیتا ہے۔ ہتحضور مُنَّا اللّٰ فی عصیت و قومیت کے بت کو پاش پاش کر کے اس کی جگہ پر ایک عالمگیر کر ادری قائم کرتے ہیں۔ رنگ، نسل، خاندان، زبان اور وطن سے بالاتر ایک امت اور ملت کا قیام برادری قائم کرتے ہیں۔ رنگ، نسل، خاندان، زبان اور وطن سے بالاتر ایک امت اور ملت کا قیام

<sup>\*</sup> ما منامه فكرو نظر ،اداره تحقيقاتِ اسلامي،اسلام آباد، من ١٩٤٨ء،ص ٢١٥-١٦

عمل میں لاتے ہیں۔غیر مسلموں اور مختلف مذہبی گروہوں کے حقوق و فرائض کا تعین ہو تاہے۔ ریاست اور شہریوں کے حقوق و فرائض کی نشاندہی کی جاتی ہے۔

انصاف اور قانون کی حکومت قائم ہوتی ہے اور قانون کے سامنے مساوات کا اصول تسلیم کیا جاتا ہے۔ انتظامیہ، مقننہ اور عدلیہ کے اصول وضوابط مرتب ہوتے ہیں۔ شوریٰ کی فضیلت قائم ہوتی ہے۔ شہریوں کی روحانی و اخلاقی، معاشرتی ہوتی ہے۔ شہریوں کی روحانی و اخلاقی، معاشرتی و معاشی اور تعلیمی وسیاسی زندگی کے ضابطے وضع کر کے ان کا عملی نفاذ کیا جاتا ہے۔ قوانین صلح و جنگ مرتب ہوتے ہیں، خارجہ پالیسی کے اصول اور طریق کارکی نشاندہی کی جاتی ہے۔ الغرض انسانی معاشرے کی تشکیل و تعمیر اور فلاح و بہود نیز ایک اعلیٰ وار فع اسلامی فلاحی مملکت کے قیام کے سلسلے میں جتنے بھی ضروری اقد امات ہوسکتے ہیں کیے جاتے ہیں۔

ان سارے موثر انتظامات کا اثریہ ہوا کہ جب رہے الاول سنہ ااھ میں ھادی دو جہاں اس دنیا سے رخصت ہوئے تو کم و بیش پورا عرب آپ کی سیادت کا دم بھر رہا تھا اور آپ اپنے بیچھے ایک ایس منظم امت چھوڑ گئے جو اعلیٰ اخلاق، ایثار واخلاص اور اتحاد و ایمان کی دولتوں سے مالامال تھی۔ رنگ و نسل، خاندان و زبان اور علاقے کے امتیازات سے بالاتر اس ملت نے آپ کے مشن کو جاری رکھا اور پوری نسل انسانی کو اس نئے نظام حیات کی برکتوں سے مالامال کر دیا۔ متیجہ پُورا عالم ایک ایس خوشگوار تہذیبی و تحد نی تبدیلی سے ہمکنار ہواجس کی مثال اس سے پہلے تاریخ انسانی میں نہیں ملتی۔ ایک خوشگوار تہذیبی و تدنی تبدیلی سے ہمکنار ہواجس کی مثال اس سے پہلے تاریخ انسانی میں نہیں ملتی۔ ایک نئی ریاست اور جدید معاشر ہے کی تاسیس و تشکیل کے سلسلے میں میثاق مدینہ کو بڑی اہم منورہ تشریف لائے تو بہت سے مسائل کی طرف فوری توجہ دینے کی ضرورت تھی۔ مثلاً:
ام نظران میں کی روحانی و معاشر تی اصلاح و تربیت کا مسئلہ در پیش تھا۔

- س۔ مدینے میں بسنے والے مختلف گروہوں کے باہمی تعلقات کو منضبط کرنا ایک اہم ترین مسلہ تھا بالخصوص جب کہ مدینے میں یہود کے دس قبائل اور اوس و خزرج کے بارہ قبائل آباد تھے۔ اوس و خزرج میں مسلمان بھی تھے اور بت پرست بھی۔ اوس و خزرج اسلام کی آمد سے پہلے باہم ایک خوزیز جنگ میں مبتلا رہ چکے تھے جسے جنگ بعاث کہا جاتا ہے۔ قبائلی عصیبت بورے زوروں پر تھی۔
- سم۔ اسی طرح ایک مسلمہ شہر کی سیاسی تنظیم اور اس کے تحفظ ود فاع کا انتظام تھا۔ سرکار دوعالم ملکی تیاؤ نے کمال دانائی اور حکمت سے ان تمام مذکور مسائل کو پوری کامیابی سے حل کیا، مثلاً:
- ا۔ ایک اُمت بنانے کے لیے اہل اسلام کورنگ ونسل کے امتیازات سے بالاتر کر کے انہیں رشتہ انہوت میں یہ کہتے ہوئے انما المؤمنون اخوق، واذ کروا نعمة الله علیکم اذ کنتم اعداء فألف بین قلوبکم فاصبحتم بنعمته اخوانا مسلک کر دیا۔ اس طرح خاندانی، قبا کلی اور خونی رشتوں پر رشتہ اسلام کو ترجیح حاصل ہوئی اور ایک ایک نئی ملت تیار ہوئی جو خالص دین اور انسانی اقدار پر مبنی تھی۔ اسے ایک خدا، ایک رسول، ایک کتاب، ایک قبل اور ایک ہی مقصد زندگی سے وابستہ کر دیا گیا۔
- ۲۔ مسلمانوں کی روحانی و معاشر تی تربیت و اصلاح اور ان میں مرکزیت پیدا کرنے کے لئے مسجرِ نبوی کی تعمیر ہوئی اور مسجد مسلمانوں کی روحانی، ساجی، تعلیمی و عدالتی سرگر میوں کا مرکز و محور قراریائی۔
- ۳۰،۳ مدینے میں بسنے والے مختلف گروہوں کے باہمی تعلقات اور حقوق و فرائض کو متعین و منضبط کرنے کے لئے ایک تحریری میں شہر کی سیاسی تنظیم اور تحفظ و دفاع کے لئے ایک تحریری معاہدہ کیا گیا جسے ہم میثاقِ مدینہ کے نام سے پکارتے ہیں۔ آنحضور مُنَّ اللَّیْمِ اُن کے اس معاہدے کی اہمیت کے پیشِ نظر اسے ایک ایسے وقت میں تحریر کروایاجب قر آن حکیم نازل ہورہا تھا۔

اور صحابہ کرام کو بہ واضح ہدایت تھی کہ وہ آپ سے قر آن حکیم کے سوا کچھ نہیں لکھیں گے۔ اس میثاق کے لئے آپ نے کتاب اور صحیفے کے الفاظ استعال فرمائے جس سے اس دستاویز کی اہمیت کا بخولی اندازہ ہو جاتا ہے۔ ڈاکٹر محمد حمید اللہ نے اپنی مشہور کتاب The First Written Constitution in the World میں مضبوط ولائل سے یہ ثابت کیا ہے کہ میثاق مدینہ دنیا کاسب سے پہلا تحریری دستور ہے جسے خود ریاست کے حاکم اعلیٰ نے نافذكبا(1)

میثاق مدینه کی تفصیلات کا علم ہمیں مختلف بنیادی اور ثانوی مآخذ ومصادر سے ہو تاہے۔ وہ اہم بنیادی مآخذ جنہوں نے اس معاہدے کی مکمل تفصیلات درج کی ان میں سے چند یہ ہیں:

ا - محمد ابن اسحاق كى السهوة النبومة جس كافارسي اور انگريزي ترجمه وستياب ہے -

٢- ابن هشام كى السيرة النبوية

سر امام الوعبيد القاسم بن سلام كى كتاب الاموال

٣- عافظ ابن كثيركى البداية والنهاية

مجد ابن سعد، البلاذري، ابن جرير طبري، ابن خلدون اور ديگر قديم مؤرخين نے اس معاہدے کا ذکر ضرور کیا ہے مگر تفصیلات درج نہیں کیں۔ احادیث کی کم وبیش جملہ اہم کتابوں میں اس معاہدے کا ذکر ہے مگر تفصیلات موجود نہیں ہیں۔ معروف اہل علم مثلاً علامه زر قانی مقریزی اور لیسان العدب کے عظیم مؤلف ابن منظور نے بھی پیثاق مدینہ پر جزوی روشنی ڈالی ہے۔

ثانوی مآخذ میں زیادہ اہم یہ ہیں:

ا۔ ڈاکٹر حمید اللہ کی کتاب الوثائق السیاسیة جس کا اردو ترجمہ ساسی و ثیقہ حات کے عنوان سے شائع ہو حکاہے۔

۲۔ ڈاکٹر حمید اللہ کی ایک دوسری کتاب عہد نبوی میں نظام حکمر انی

- The First Written Constitution in the World
- سم۔ ولہاوزن اور کیتانی کی کتابیں جن کاذ کر پر وفیسر منتگمری واٹ اور ڈاکٹر حمید اللہ نے بھی کیاہے۔
  - ۵۔ پروفیسر منتگمری واٹ کی کتاب Muhammad at Medina
  - War and Peace in the Law of Islam جيد خدوري کي کتاب
    - ے۔ لیوی کی کتاب Social Structure of Islam
    - ۸- قاضی سلیمان منصور بوری کی کتاب رحمة للعالمین
    - 9- جسٹس امیر علی کی کتاب The Spirit of Islam

(2)\_l<sub>1</sub>|

اس معاہدے کے مستند ہونے میں کوئی شک نہیں۔ بعض اہل علم کا یہ اعتراض کہ اس معاہدے کے ضمن میں مجمد ابن اسحاق اپنے سے پہلے راویوں کا ذکر نہیں کرتا دیگر قوی تاریخی شواہد کی بناپر رفع ہو جاتا ہے۔ امام ابو عبید القاسم بن سلام (م۲۲۲ھ) بڑے پائے کے قابل اعتاد تقد عالم ہیں۔ انہوں نے یہ معاہدہ امام محمد بن مسلم المعروف بابن شہاب زھری (۵۸ تا۱۲۳ھ) کی سندسے بیان کیا ہے۔ اس سلسلے میں آپ کی کتاب الاحوال میں یہ عبارت درج ہے:

آنحضرت مَنَّ اللَّهِ عَمَّ اللَّهِ کَا عَهِد نامہ جو آپ نے مدینہ تشریف آوری پر مؤمنین اور مدینہ والوں کے در میان کھوایا، جس میں مدینے کے یہودسے مصالحت کا بیان بھی ہے۔

ابن شہاب کہتے ہیں مجھے روایت پہنچی ہے کہ رسول اللّه مَنَّ اللَّهُ عَالَ اللّهُ عَلَ اللّهُ عَالَ اللّهُ عَلَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَ اللّهُ عَلَ اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَبْرِ وَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه

اس معاہدے کی ایک اہم شق کہ: بنی عوف کے یہود بذاتِ خود اور اپنے حلفاء و موالی کے ساتھ مل کر مسلمانوں کے ساتھ ایک جمعیت ہوں گے۔۔۔ کی وضاحت کر کے امام ابوعبید نے بعد میں آنے والے محد ثین کی البحض دور کر دی۔ امام موصوف کہتے ہیں: معاہدے کی اس شق سے مراد یہ ہے کہ یہ لوگ دشمنان اسلام کے خلاف (جنگ کی صورت میں) شرط کے مطابق اخراجات کے ذریعہ مسلمانوں کی مدد کرتے رہیں گے۔رہ گیادین کامسکہ سووہ بالکل جداگانہ ہے۔

اس سے ان کا کوئی تعلق نہیں یہی سبب ہے کہ اس سے آگے ہی آپ نے تصریح فرمادی کہ یہود اپنے دین پر کار بندر ہیں گے اور مؤمنین اپنے دین پر۔(3)

المقریزی کے بیان کے مطابق بیہ تحریر شدہ دستور آنحضور مَلَّ النَّیْمِ کی تلوار سے الکار ہتا تھا۔ آنحضور مَلَّ النَّیْمِ کے بعد بیہ تلوار حضرت علی کو ملی۔ حضرت علی ؓ نے اس دستاویز کے کچھ جھے کو فیہ میں لوگوں کو پڑھ کرسنائے۔(4)

اس معاہدے کے مستند ہونے کی ایک دلیل ہے بھی ہے کہ پوری عبارت میں کوئی بھی ایسی شق نہیں جو اسلام کی پالیسی یا اسلامی تعلیمات کے خلاف ہو۔ مزید بر آل ہے ایک مسلسل اور مرتب عبارت ہے جو ظاہر کرتی ہے کہ اس کا مصنف ایک ہی تھا۔

پھر دور حاضر کے کم و بیش جملہ مستشر قین اور مسلمان اہل علم اس میثاق کے مستند ہونے کے قائل ہیں۔

### معاہدے کی تحریر کی تاریخ

اس معاہدے کی تاریخ کے بارے میں قدیم مؤرخین و محدثین کے ہاں کوئی واضح اختلاف نہیں پایا جاتا۔ سب ہی اسے ہجرت مدینہ کے فوری بعد اور غزوہ بدر سے پہلے کا معاہدہ قرار دیتے ہیں۔امام ابوعبید کہتے ہیں:

ہماری رائے میں یہ معاہدہ رسول الله مَنَّ اللَّيْمُ کی مدینہ تشریف آوری کے آغاز کے وقت کیا گیا۔ یہ وہ زمانہ تھاجب اسلام کو استحکام وغلبہ حاصل نہیں ہوا تھا۔ اور نہ ہی اس وقت تک اہل کتاب سے جزیہ لینے کا حکم صادر ہوا تھا۔ یہ (مدینہ کے) اہل کتاب تین گروہوں پر مشتمل تھے۔ بنو قینقاع ، بنو نضیر اور بنو قریظہ۔ (۵)

دور جدید کے اہل علم نے میثاقِ مدینہ کی تاریخ کو بھی موضوع بحث بنایا ہے۔ ولہاوزن اور کیتانی اسے غزوہ بدر سے پہلے کی دستاویز گر دانتے ہیں۔ مجید خدوری بڑے یقین سے اسے غزوہ بدر سے پہلے کی دستاویز قرار دیتے ہیں۔(6) پروفیسر منتگری واٹ نے اس ضمن میں فکر انگیز بحث کی ہے اور اس خیال کا اظہار بھی کیا ہے کہ ہو سکتا ہے کہ یہ معاہدہ بنو قریظہ کے خاتمے کے بعد کیا گیا ہو۔ لیکن ساتھ ہی یہ بھی کہہ دیا ہے کہ یہ سب تخمین و ظن ہی ہے۔ (<sup>7</sup>) ڈاکٹر حمید اللہ نے معاہدے کو دو حصول میں تقسیم کیا ہے اور یہ رائے قائم کی ہے کہ اس کا پہلا حصہ غزوہ بدر سے پہلے کا ہے اور دوسر احصہ غزوہ بدر کے بعد کا۔ آپ نے بڑی تفصیلی بحث کی ہے اور مضبوط عقلی دلائل دیے ہیں لیکن قدیم مآخذ سے کوئی واضح حوالہ نہیں دیا۔ (8)

مقالہ نگار کی رائے میں یہ معاہدہ کممل طور پر غزوہ بدر سے پہلے ہی لکھا گیا۔ بنو قینقاع جو اس معاہدے کے ایک فریق سے، انہیں غزوہ بدر کے ایک ہی ماہ بعد اس معاہدے کی خلاف ورزی کرنے پر مدینے سے نکال دیا گیا تھا۔ ابن اسحاق نے اس واقع کاذکر ان الفاظ میں کیا ہے:

قال ابن اسحاق و حدثنی عاصم بن عمر بن قتادة۔ ان بنی قینقاع کانوا اول یہود نقضوا مابینهم وبین رسول الله وحاربوا فیما بین بدر و احد۔ (9)

ابن اسحاق نے عاصم بن عمر بن قادہ سے روایت کی کہ یہودیوں میں سب سے پہلے بنو قینقاع نے اس معاہدے کو توڑا جو ان کے اور آنحضور مَثَّ اللَّيْرُ مَا کے در میان تھا اور انہوں نے غزوہ بدراور اُحد کی در میانی مدت میں لڑائی کی۔

اسی طرح کابیان محمد ابن سعد کابھی ہے۔ (10) یہ عبارت اس بات کو پوری طرح سے واضح کرتی ہے کہ آخضور مُنگانی ﷺ نے یہ معاہدہ جملہ یہود سے، جن میں بنو قینقاع بھی موجود تھے، غزوہ بدرسے پہلے ہی کیا تھا۔ رہ گیا یہ مسئلہ کہ معاہدے کے متن میں با قاعدہ طور پر بنو قینقاع، بنو نضیر اور بنو قریظہ کانام درج نہیں ہے تواس کا ایک واضح جواب یہ ہے کہ ان قبائل کو اوس و خزرج کے حلفاء کی صورت میں معاہدے میں شریک کیا گیا۔ ان تینوں قبائل کا اوس و خزرج کے ساتھ حلیف ہونا کی صورت میں معاہدے میں شریک کیا گیا۔ ان مینوں قبائل کا اوس و خزرج کے ساتھ حلیف ہونا مضبوط تاریخی شواہد سے ثابت ہے۔ ابن ھشام کی درج ذیل عبارت اس معاہدے پر خوب روشنی ڈالتی ہے:

فكانوا اذا كانت بين الاوس والخزرج حرب خرجت بنو قينقاع مع الخزرج و خرجت النضير والقريظة مع الاوس يظاهر كل واحد من الفريقين حلفاه، على اخوانه-(11)

جب کبھی اوس و خزرج میں لڑائی ہوئی تو بنو قینقاع خزرج کے ساتھ نگلتے اور بنو نضیر اور بنو قریظہ اوس کے ساتھ نگلتے اور ان دونوں فریقوں میں سے ہر ایک اپنے اپنے حلیف کی مد د کرتا تھابمقابلہ اپنے بھائیوں کے۔

#### ميثاق مدينه كامتن

ابن هشام کی کتاب السیرة اور ابو عبید کی کتاب الاموال میں درج شدہ میثاقِ مدینہ چھوٹے بڑے ملے جلے فقروں پر مشمل ہے۔ دورِ جدید کے اکثر علماء نے ان فقروں کو دستوری دفعات کی صورت میں بیان کیا ہے۔ ولہاوزن نے اس دستاویز کو سینتالیس (۲۸) دفعات پر منقسم کیا ہے۔ اکثر مغربی مور خین نے اسی تقسیم کو تسلیم کیا ہے۔ ڈاکٹر حمید اللہ نے اس دستاویز کی باون (۵۲) دفعات گوائی ہیں لیکن ایسے قار کین کو جو یور پی مآخذ کا مطالعہ بھی کرتے ہیں البحض سے بچانے کے دفعات گوائی ہیں لیکن ایسے قار کین کو جو یور پی مآخذ کا مطالعہ بھی کرتے ہیں البحض سے بچانے کے لیے ان دفعات کی تعداد سینتالیس (۲۷) ہی رکھی ہے اور بعض بڑی دفعات کو الف اور ب دواجزا پر تقسیم کر دیا ہے۔

یہ معاہدہ واضح طور پر دو حصول میں تقسیم ہے۔ پہلے جصے میں تنیس (۲۳) دفعات ہیں اور دوسرے میں چو بیس (۲۳) دفعات ہیں اور دوسرے میں چو بیس (۲۴)۔ پہلا حصہ مسلمانوں کے باہمی تعلقات اور حقوق و فرائض کی نشاندہی کرتا ہے جب کہ دوسر احصہ اہل اسلام اور یہود اور دیگر اصالیان مدینہ کے باہمی تعلقات، حقوق و فرائض اور دیگر اہم امور کی وضاحت کرتا ہے۔

مقالہ نگار کے نزدیک چونکہ صاحب کتاب الاموال امام ابوعبید القاسم بن سلام کامتن سب سے زیادہ مستند ہے اس لئے ذیل میں وہی درج کیاجا تاہے۔

- یہ محمد نبی ورسول اللہ مُٹاکِیْتُمِ کاعبد نامہ ہے جو قریثی اور مدنی مؤمنین ومسلمین کے در میان نیز ان لو گول کے در میان جو ان کی پیروی کر کے ان میں اس طرح آملیں کہ ان کے ساتھ رہیں اور ان کے ساتھ مل کر جہاد کریں، یہ سب لوگ مل کر دوسر نے لو گول سے الگ ہو کر ایک جماعت قراریائیں گے۔
- قریشی مہاجرین اپنے نظام قبیلہ کے مطابق باہم اپنی پہلی دیتیں ادا کریں گے۔ اسی طرح وہ اپنے تیدیوں کا فدید اہل ایمان میں مروجہ دستور وانصاف سے ادا کریں گے۔
- بنوحارث بن خزرج اپنے نظام کے مطابق اپنی پہلی دیتیں ادا کریں گے اور ان کاہر گروہ اپنے
   قیدی کا فدید مؤمنین میں مروجہ دستور وانصاف سے دے گا۔
- بنو ساعدہ اپنے نظام کے مطابق اپنی پہلی دیتیں ادا کریں گے اور ان کا ہر گروہ اپنے قیدی کا فدیہ مؤمنین کے مروجہ دستور وانصاف سے دے گا۔
- بنوجشم اپنے نظام کے مطابق اپنی پہلی دیتیں ادا کریں گے اور ان کاہر گروہ اپنے قیدی کا فدیہ
   مؤمنین کے مروحہ دستور وانصاف سے دے گا۔
- بنو نجار اپنے نظام کے مطابق اپنی پہلی دیتیں ادا کریں گے اور ان کاہر گروہ اپنے قیدی کا فیدیہ
   مؤمنین کے مروجہ دستور وانصاف سے دے گا۔
- بنو عمروبن عوف اپنے نظام کے مطابق اپنی پہلی دیتیں اداکریں گے اور ان کا ہر گروہ اپنے قیدی کا فدید مؤمنین کے مروجہ دستور وانصاف سے دے گا۔
- ہنو نبیت اپنے نظام کے مطابق اپنی دیتیں اداکریں گے اور ان کا ہر گروہ اپنے قیدی کا فدیہ مؤمنین کے مروجہ دستور وانصاف سے دے گا۔
- اور بنواوس اپنے نظام کے مطابق اپنی دیتیں ادا کریں گے اور ان کاہر گروہ اپنے قیدی کا فدیہ
   مؤمنین کے مروجہ دستور وانصاف سے دے گا۔

- مؤمنین اپنے کسی زیر بار قرض دار کوبے یار و مد دگار نہیں چھوڑیں گے بلکہ قاعدہ کے مطابق فدید، دیت اور تاوان اداکرنے میں اس کی مد دکریں گے اور یہ کہ مؤمنین متحد ہو کر ہر اس شخص کی مخالفت کریں گے جو ان میں سے مؤمنوں کے در میان ظلم، گناہ، زیادتی، سرکشی اور فساد و بغاوت کا موجب ہوگا۔ وہ سب اس کے خلاف اُٹھ کھڑے ہوں گے خواہ وہ ظالم ان میں سے کسی کا بیٹا ہی کیوں نہ ہو۔
- کوئی مؤمن کسی مؤمن کو کافر کے بدلے قتل نہیں کرے گا اور نہ مؤمن کے خلاف وہ کسی کافر کی مدد کرے گا۔
- اہل ایمان دوسرے لوگوں سے الگ آپس میں ایک دوسرے کے مدد گار وکار ساز ہوں گے۔
- یہود بوں میں سے جو بھی ہمارا تابع ہو جائے گا اس کے ساتھ دستور کے مطابق معاملہ کیا
   جائے گا اور انصاف و مساوات کا سلوک رکھا جائے گا ، ان پر ظلم نہیں کیا جائے گا ، اور نہ ہی
   ان کے خلاف کسی کی مد د کی جائے گی۔
- مؤمنین کی صلح یکسال اور برابر کی حیثیت رکھتی ہے۔ کوئی مؤمن قبال فی سبیل اللہ میں دوسرے مؤمن سے الگ ہو کر صلح نہیں کرے گا،اسے مسلمانوں کے در میان مساوات وعدل ملحوظ رکھناہو گا۔ ہر غازی جماعت کے افراد آپس میں ایک دوسرے کے جانشین ہوں گے۔
  - متقی مؤمنین اس معاہدے کی شر ائط پر کاربندرہیں گے۔
- کوئی مشرک قریش کے مال کو پناہ نہیں دے گا اور نہ ہی کسی مؤمن کے مقابلے میں وہ (مشرکین) قریش کی مدد کرے گا۔
- جو کسی مؤمن کاناحق خون کرے گا اسے مقتول کے بدلے قتل کیا جائے گا الابیہ کہ اس مقتول کا ولی سے بدلے خون بہالینے پر رضامند ہو جائے اور تمام مؤمن قاتل کے خلاف رہیں گے۔
- کسی مؤمن کے لئے جو اس معاہدے کی پابندی کا اقرار کر چکاہے یا اللہ اور روز آخرت پر ایمان لا چکاہے یہ جائزنہ ہو گا کہ وہ کسی قانون شکن کی مدد کرے یااسے پناہ دے۔جوایسے

- مجرم کی مد د کرے گایا پناہ دے گاتواس پر قیامت کے دن تک اللہ تعالیٰ کی لعنت اور اس کا غضب ہو گا،اس سے توبہ قبول کی جائے گی اور نہ ہی فد یہ۔
- اور تم لوگ (مؤمن) جب بھی کسی معاملہ میں باہم اختلاف کروگے تواس کے فیصلے کے لئے اللہ تبارک و تعالی اور رسول اللہ صَلَّىٰ اللہ عَلَیٰ اللہ عَلَیْ اللہ عَلَیٰ اللہ عَلَیْ اللہ عَلَیْ اللہ عَلَیْ اللہ عَلَیْ اللہ عَلَیْ اللہ عَلَیٰ اللہ عَلَیْ اللہ عَلَیٰ اللہ عَلَیٰ اللہ عَلَیٰ اللہ عَلَیٰ اللہ عَلَیٰ اللہ عَلَیْ اللّٰ اللہ عَلَیْ اللّٰ اللہ عَلَیْ اللّٰ اللہ عَلَیْ اللّٰ اللّٰ اللہ عَلَیْ اللّٰ اللّٰ اللہ عَلَیْ اللّٰ الل
- مؤمنین جب تک جنگ میں مصروف رہیں گے جنگی اخراجات میں یہودی ان کے شریک
   رہیں گے۔
- بنی عوف کے یہود بذات خود اور اپنے حلفاء و موالی کے ساتھ مل کر مؤمنین میں سے ایک جماعت ہوں گے۔(<sup>12</sup>) یہودی اپنے دین پر البتہ جماعت ہوں گے۔(<sup>12</sup>) یہودی اپنے دین پر البتہ جس نے ظلم و گناہ کیاوہ اپنے آپ کو اور اپنے گھر والوں کو تباہی میں ڈالے گا۔
- بنی نجار کے یہودیوں کے لئے بھی وہی کچھ مر اعات ہیں جو بنی عوف کے یہودیوں کے لئے ہیں اور بنی حارث کے یہودیوں کے لئے ہیں وہی کچھ ہے جو بنی عوف کے یہودیوں کے لئے ہے اور ہے۔ بنی جشم کے یہود کے لئے ہی وہی کچھ ہے جو بنی عوف کے یہود کے لئے ہے اور بنوساعدہ کے یہود کے لئے ہیں وہی کچھ ہے جو بنی عوف کے یہود کے لئے ہے۔ اور اوس کے یہود کے لئے ہیں وہی کچھ ہے جو بنی عوف کے یہود کے لئے ہے۔ اور اوس کے یہود کے لئے ہیں وہی کچھ ہے جو بنی عوف کے یہود کے لئے ہے۔ لیکن جس نے ان میں سے یہود کے لئے ہے۔ لیکن جس نے ان میں سے ظلم وزیادتی کی تووہ اپنے آپ کو اور اپنے گھر والوں کو تباہی میں ڈالے گا۔
  - اوران قبائل میں سے کوئی فرد محمہ شکاٹیڈیڈ کی اجازت کے بغیر (مدینہ سے) باہر نہیں نکلے گا۔
- اس معاہدے کے شرکاء سے جو جنگ کرے تو تمام شرکاء اس کے خلاف آپس میں ایک دوسرے کے خیر خواہ رہیں گے اور ہر حال میں دوسرے کی مدد کریں گے۔وہ آپس میں ایک دوسرے کے خیر خواہ رہیں گے اور ہر حال میں مظلوم کی مدد کریں گے۔
  - اس معاہدے والوں کے لئے مدینہ کی حدود میں داخلہ علاقہ حرم کی حیثیت رکھے گا۔

- اس معاہدے والوں کے در میان جو بھی نیامعاملہ یا قانون شکنی کا واقعہ پیش آئے گا جس سے نقصان اور فساد کا امکان ہو تو اس کے فیصلے کے لئے اللہ اور محمد نبی مَثَلَّ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْ
- جویٹرب (مدینہ) پریلغار کرے گاتویہ معاہدہ کرنے والے باہمی امدادسے اس کا جواباً مقابلہ کریں گے۔
- ان (مسلمانوں) میں سے جواپنے حلیف کے ساتھ صلح کرنے کے لئے یہود کو دعوت دی تو یہود اس سے صلح کی دعوت دیں تو یہوداس سے صلح کرلیں گے۔ اسی طرح اگر وہ (یہود) ہمیں کسی الیی ہی صلح کی دعوت دیں تو مؤمنین بھی اس دعوت کو قبول کریں گے۔ ہاں اگر وہ حلیف دین (اسلام) سے برسر پیکار ہوں تواس سے صلح نہیں کی جائے گی۔
  - اخراجات میں تمام لوگ اینے اپنے جھے کے ذمے دار ہوں گے۔
- اوس (قبیلہ) کے یہود بذاتِ خود اور ان کے حامی وحلفاء اس عہد نامہ پر خوبی وعمد گی سے عمل
   پیر اہونے والوں کے ساتھ رہیں گے۔
- گناہ کی حدود سے ورے نیکی اور وفاداری ہے۔ ہر کام کرنے والا اپنے عمل کا ذمہ دار ہو گا۔ زیادتی کرنے والا اپنے نفس پرزیادتی کرے گا۔
  - اس معاہدہ پر سچائی اور نیکی سے کاربندر ہنے والوں (کی پشت) پر اللہ ہے۔
- یہ معاہدہ ظالم اور گناہ گار کو اس کے عمل بد کے انجام سے نہیں بچائے گا۔ جو (مدینے سے) باہر نکل جائے وہ مامون رہے گا اور جو (مدینہ) میں بیٹھارہے گا وہ بھی مامون ہو گالیکن جو ظلم و گناہ کرے گاوہ مامون نہیں رہے گا۔
- اس معاہدے کے (پابند کہلانے کے) زیادہ مستحق وہی ہوں گے جو نیکوکار اور وفادار ہوں گے۔(13)

#### میثاقِ مدینه کی اہمیت وافادیت

میثاقِ مدینہ کاغائر نظر سے مطالعہ کرنے کے بعد اس معاہدے کی اہمیت وافادیت کے بارے میں جو اہم یا تیں معلوم ہوتی ہیں، وہ بیہ ہیں:

- ا۔ اس معاہدے کی بدولت مدینے کی شہری ریاست کا آغاز ہوااور آنحضور مُنگانیّتهٔ اس ریاست کے سربراہ تسلیم کر لئے گئے اور آپ ایک بین الا قوامی معاشرہ تشکیل دینے میں مصروف ہوگئے۔
  بقول جسٹس امیر علی بیہ معاہدہ آپ کی عظمت کی ایک واضح دلیل ہے۔ اس سے بیہ ظاہر ہو تا ہے کہ آپ بقول ایک معروف مستشر قین میور صرف اپنے دور کے ہی عظیم ترین انسان نہیں سے بلکہ آنے والے تمام زمانوں کی عظیم ترین ہستی ہے۔ آپ نے ایک عظیم مدبر حاکم اور سیاست دان کی طرح مختلف الخیال اور مختلف العقیدہ اور آپس میں منتشر لوگوں کو متحد اور یکجا کرنے کا کام بڑی مہارت سے سرانجام دیا۔ آپ ایک ریاست، ایک کامن ویلتھ اور ایک ایسامعاشرہ تشکیل دینے میں کامیاب ہوئے جو بین الا قوامی اصولوں پر جنی تھا۔ (14)
- ۲۔ اس دستاویز کی بدولت سر کار دو عالم سَلَّاتَیْتُمْ نے عدالتی، تشریعی، فوجی اور تنفیذی اختیارات اینے لئے محفوظ کر لئے۔
- س۔ آنحضور مَنَّا ﷺ نے سیاست میں اخلاقی عناصر کو داخل کیا۔اصل سرچشمہ اقتدار اللہ تعالیٰ کو قرار دیااور خود اللہ تعالیٰ کے نائب کی حیثیت اختیار کی۔
- ۷۔ شہریت، تنظیم حکومت، سیاسی رواداری، فراست، اور حکمت عملی کا اظہار بھی اسی معاہدے سے ہوا۔
- ۵۔ اس معاہدے کی بدولت مذہبی آزادی کا اصول وضع ہوا۔ نیز جن بنیادوں پر غیر مسلموں سے اشحاد و تعاون ہو سکتا ہے اسی کی نشاند ہی ہوئی۔
- ۲۔ اس معاہدے نے اہل اسلام کے باہمی حقوق و فرائض اور جملہ شہریوں کے آپس میں
   تعلقات، فرائض اور حقوق کا تعین کیا۔

- ے۔ اس معاہدے نے ظلم، ناانصافی، عدم مساوات اور ایسی ہی دیگر خرابیوں کا سدِ باب کیا۔ عربوں کے قتل کابدلہ لینے کاپراناا نفرادی طریقہ ختم کرکے اسے اجتماعی فریضہ قرار دیا۔
  - ۸۔ کمزوروں، ناداروں اور مظلوموں کی دادرسی کا پورا پوراا ہتمام بھی اسی معاہدے کی روسے ہوا۔
    - 9۔ حالت امن اور حالت جنگ کالائحہ عمل مرتب ہوا۔
- ا۔ یہ معاہدہ قریش کے خلاف ایک مشتر کہ اتحاد بن گیااور دشمنان اسلام کا داخلہ مدینہ میں بند کر دیا گیا۔
- اا۔ مدینہ کو حرم قرار دیا گیا۔ یوں اس نئی شہری ریاست کی حرمت قائم ہوئی اور اس کے داخلی امن اور تحفظ و د فاع کا خاطر خواہ انتظام ہوا۔
  - ۱۲۔ قبائل کی باہمی خانہ جنگی کا انسداد بھی اسی معاہدے کی بدولت ہوا۔
- ۱۳۔ یہ معاہدہ ہی اہل اسلام کے بڑے دشمن مشر کین مکہ اور دوسرے قبائل کو مسلمانوں کے خلاف برا پیجنتہ کرنے میں رکاوٹ ثابت ہوا۔
- ۱۳ اسی معاہدہ نے شہریوں کے اندر قانون، اخلاق، مذہب اور انسانی قدروں کے احر ام کا بھریور جذبہ پیدائیا۔
- 10۔ اور پھر اسی معاہدے نے اللہ تعالیٰ کے احکام اور آنحضور مَثَلِقَیْنِم کے فرامین کو حتی اور فاکق حیثیت دے دی۔
- ہادی دوجہاں مُنگالِیَّا کِیْم کے جاری کر دہ اسی نظام کی بدولت ایک مضبوط اسلامی ریاست اور ایک صالح معاشر ہ معرض وجود میں آیا۔ یہ بے نظیر نظام قیامت تک اسلامی حکومت کے قیام اور اس کے اصول وضوابط کی تنقید کے لیے عدیم النظیر نمونہ قراریایا۔

#### حوالے وحواشی

- ۔ حوالے کے لئے دیکھنے: ڈاکٹر حمید اللہ، دی فرسٹ رٹن کانسٹٹیوش ان دی ورلڈ، لاہور،
  - 2 ابوعبيد القاسم بن سلام، كتاب الاموال، اسلام آباد، س\_ن، ا/ P-P
    - $^{3}$  کتاب الاموال، ا $^{3}$
- 4 المقریزی، امتاع الاسماع، طبع مصر، ا/ ۹۹،۳۹، ۱۰۵۰ کواله ڈاکٹر حمید الله، **دی فرسٹ** رطن کانسٹٹیوش، ص۹۹-۹۸،۳۰
  - <sup>5</sup>- كتاب الاموال، ا/ ٣١٣

  - 7\_ ملاحظه سيجيح منشگمري واك، Muhammad at Medina، لندن، ١٩٥٧ء، ص ٢٧،٢٣
- "The First Written Constitution) و اکثر حمید الله، دی فرسٹ رش کانسٹٹیوشن (The First Written Constitution)،
  - 9 ابن هشام ، السيرة النبوية ، مصر ، ١٩٣١ء ، ٣ ٥١
    - 10 محمد ابن سعد، طبیقات، بیروت، ۱۹۵۷ء، ۲۸/۲۷
      - 11 ابن هشام، السيرة، ٢/ ١٨٨
- 12 عربی متن میں امة من المؤمنین اور بعض روایات کی روسے امة مع المؤمنین کے الفاظ ہیں۔ بعض لو گوں نے امت کے وہ معنی مراد لینے کی دانستہ یا نادانستہ غلطی کی ہے جو معلمانوں میں اور خاص کر اردو میں ایک دینی اصطلاح کے طور پر معروف و مروج ہیں۔ اور جس کے دائرہ میں حلقہ بگوشاں اسلام کے سواکوئی دوسر افر دیا گروہ نہیں آتا۔ اردو میں اس

فقرے کا ترجمہ مؤمنین کی ایک امت جیسے فقروں سے کرنا درست نہیں، عربی میں امت کے ابتدائی معنی جماعت گروہ یا ایک ہیئت اجتماعیہ کے ہیں۔ حتی کہ پرندوں اور بعض جانوروں کی نوع کے لئے بھی امت کا لفظ استعمال ہوا ہے۔ اس لئے اس فقرے میں امت کے معنی محض جماعت یا گروہ کے ہیں۔ میثاق مدینہ میں دفاع اور شہری زندگی کی دیگر ضروریات کے لئے یہود کو مسلمانوں کے ساتھ شامل کرکے ایک طبقہ یا گروہ قرار دیا گیاورنہ دینی پہلوسے الگ ہونے کا ذکر خود اسی شق کے اندر موجود ہے جس کے بعد دوسرے مفہوم کے لئے قطعاً گنجائش باقی نہیں رہتی۔

13 ـ كتاب الاموال (ترجمه)، ا/ ۳۹۵ـ۳۵۹ س

4۔ حوالے کے لئے ملاحظہ سیجے، سیدامیر علی، The Spirit of Islam، کراچی، ۱۹۴۹ء، ص۵۸



## اسلامی ثقافت کے بنیادی عوامل

مضمون پیش نظر میں ثقافت سے مرادوہ اعلیٰ نظریات، بلند نصب العین اور معاشر تی واخلاتی اقدار ہیں جن کی بدولت کوئی قوم یاملت اپنی ابتدائی اور غیر ترقی یافتہ حالت سے نکل کر تہذیب وتدن کے اعلیٰ مدارج کی تحصیل کرتی ہے۔ ثقافت کی اس تعریف کی روشنی میں جب ہم اسلامی ثقافت کا جائزہ لیتے ہیں تو ہمیں صاف طور پر اس کی امتیازی حیثیت کا پیتہ چلتا ہے اور واضح طور پر نظر آتا ہے کہ اس ثقافت کی بنیاد تمام ترقر آنِ علیم اور رسول اکرم مُثَلِّقَیْم کی تعلیمات پر ہی رہی ہے۔ انھی تعلیمات سے مسلمانوں نے تمام زمانوں میں نئی روح اور حیات تازہ حاصل کی ہے۔ مسلمانان عالم نے آداب واخلاق میں، نظام منزل کی استواری میں، باہمی معاملات کی در شکی میں، علوم نقلیہ و عقلیہ کی تحصیل و اثناعت میں، سیاست و معیشت میں، عبادات میں، غرضیکہ زندگی کے تمام شعبوں میں انھی سے ہدایت ور ہنمائی حاصل کی ہے اور اسلامی تہذیب کی عظیم الثان عمارت انھی گی اساس پر قائم ہوئی ہے۔

<sup>\*</sup> مجله بزم اقبال، اقبال، كلب رود، الهور، ايريل ١٩٢١ء، ص ٥٥\_ ٢٥

اسلامی تعلیمات کے وہ عوامل جنہیں اسلامی ثقافت کی اہم بنیادیں قرار دیا جا سکتا ہے، حسب ذیل ہیں:

ا۔ توحیدورسالت ۲۔ وحدت نسل انسانی سا۔ عزت نفس انسانی ۲۔ وحدت نسل انسانی ۳۔ اخوت بین المسلمین ۵۔ عدالت ۲۔ رواداری ۲۔ قیام امن ۸۔ طلب علم ۹۔ قیام امن ۱۰۔ عبادات ۹۔ عمل صالح ۱۰۔ عبادات کی استواری ۱۱۔ مزلی زندگی کی استواری ۱۱۔ باہمی معاملات کی استواری ۱۱۔ متوازن نظام معیشت کا قیام ۱۲۔ ساسی تنظیم ۱۱۔ امر بالمعروف و نہی عن المنکر کی تعلیم

ا۔ توحید ورسالت: اسلامی تعلیمات میں توحید اللی کا تصور مرکزی نقطے کی حیثیت رکھتا ہے۔ قرآن کیم میں توحید کابیان جابجا پھیلا ہواہے، خصوصاً کی سور توں کا معتدبہ حصہ تو توحید کی تعلیم ہی پر مشمل ہے۔ قرآن کیم نے اسی کو تمام نبیوں کی تعلیم کاسنگ بنیاد قرار دیاہے۔ قرآن کیم نے انسان کو ایک ایسے علیم، کیم، چی و قیوم خدا کا تصور دیا ہے جو کا نئات کا خالق و مالک، جہانوں کا پالنے والا، انسانوں کا قانونی وسیاسی حاکم، ان کے احوال سے پوری طرح واقف، ان کی شاہ رگ سے زیادہ قریب، ایسار چیم و کریم کہ اس کی رحمت تمام دوسری چیزوں پر فائق، وحدہ قرآن کی خداجونہ کسی سے پیدا ہوا ہے اور نہ اس سے کوئی پیدا ہوا۔ توحید کی وضاحت کے سلسلے میں قرآن کی خداجونہ کسی سے پیدا ہوا ہے اور نہ اس سے کوئی پیدا ہوا۔ توحید کی وضاحت کے سلسلے میں زمین و آسان کی تخلیق، لیل و نہار کی گر دش، موسموں کے تسلسل، اجرام ساوی کے نظام حرکات۔ فرضیکہ پوری کا نئات میں ایک کامل شظیم ہونے پر غور و تدبر کی تلقین کرتے ہوئے انہیں ایک فرضیکہ پوری کا نات میں ایک کامل شظیم ہونے پر غور و تدبر کی تلقین کرتے ہوئے انہیں ایک فرضیکہ پوری کا نات میں ایک کامل شظیم ہونے پر غور و تدبر کی تلقین کرتے ہوئے انہیں ایک فرضیکہ پوری کا نات میں ایک کامل شظیم ہونے پر غور و تدبر کی تلقین کرتے ہوئے انہیں ایک فرضیکہ نوری بلایا ہے۔ کہیں عقلی استدلال سے یہ بات سمجھائی ہے کہ اگر اس کا نات کے دو خدا

ہوتے تو اس کا نظام در ہم بر ہم ہو جاتا اور کہیں شرک کوسب سے بڑا اور نا قابل معافی گناہ قرار دیتے ہوئے انسانوں کو بتوں اور جھوٹے خداؤں کی پرستش سے روکا اور بڑے موثر پیرائے میں سمجھایا ہے کہ پتھر کے ٹکڑے جو کسی کو نفع وضر رنہیں پہنچاسکتے معبود کیوں کر ہوسکتے ہیں۔

اسلام نے بنی نوع انسان کو محض نظری توحید ہی کا سبق نہیں دیا بلکہ ایک الیم عملی توحید کی تلقین کی ہے جو ان کے اعمال پر اثر انداز ہوتی ہے۔ قر آن حکیم نے اس ضمن میں ناامیدی، خوف اور حزن جیسے سلبی و تخریبی جذبات سے انسان کو روکا ہے۔ چنانچہ کیے جذبہ توحید ہی تھا جس سے سر شار ہو کر مسلمان کا نئات کی تشخیر میں لگ گئے، تکالیف و مصائب کا خندہ پیشانی سے مقابلہ کیا اور اینے آ ہی عزائم کی بدولت حوادث کارُخ پھیر دیا۔

اسلام انبیائے سابقہ کی رسالت پر عمومی طور پر اور حضرت محمر منگاتیائی کی رسالت پر خصوصی طور پر ایمان کو ضروری قرار دیتا ہے۔ قر آن حکیم نے مختلف طریقوں سے رسول اکرم منگاتیائی کی کامل اطاعت اور پیروی کو ضروری قرار دیا ہے۔ کہیں اللہ تعالی نے اپنی اطاعت کے ساتھ ساتھ رسول اکرم منگاتیائی کی اطاعت و فرمال برداری کا حکم دیا تو کہیں رسول منگاتیائی کی اطاعت کو اللہ تعالی نے اپنی اطاعت شار کیا ہے۔ کہیں مسلمانوں کو اپنے تمام معاملات میں رسول اکرم منگاتیائی اللہ تعالی نے اپنی اطاعت فرری امت کی تعلیمات کو آخری حکم و معیار تسلیم کر لینے کی تلقین کی ہے تو کہیں ان کی ذات کو پوری امت مسلمہ کے لیے کامل نمونہ حیات قرار دیا ہے۔

چنانچہ مسلمانوں نے ہر دور اور ہر زمانے میں رسول اکرم مُنگانیکِم کی پیروی اور اطاعت کو فریضہ سیجھے ہوئے ان کے اسوہ حسنہ کو مکمل نمونہ زندگی سمجھاہے اور بیک وقت ان کی ذات اور تعلیمات سے روشنی اور ہدایت حاصل کی ہے۔ مسلمانوں کی اس فضیلت میں دنیا کی کوئی قوم شریک نہیں کہ انہوں نے اپنے پیغیبر کی تعلیم اور اس کے اقوال و افعال کو انتہائی احتیاط اور چھان بین سے محفوظ کر لینے کے سلسلے میں تقریباً چھال کھ انسانوں کی زندگیوں کو محفوظ کر لیاہو۔

۷۔ وحدت نسل انسانی: رنگ، نسل، زبان اور علاقائی امتیازات کو ختم کرنے کے لیے، نیز تمام انسانوں کے اندر جمدردی اور مساوات کا جذبہ ابھارنے کے لیے اسلام نے وحدت نسل انسانی کی تعلیم دی ہے اور یہ واضح کر دیا کہ اس دنیا میں بسنے والے تمام انسان بحیثیت انسان برابر ہیں کیوں کہ ان کی اصل ایک ہے۔ قرآن علیم کا ارشاد ہے:

يَّأَيُّهَا آلنَّاسُ آتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَّفْسٍ وَٰجِدَةٖ وَخَلَقَ مِنْهَا وَنَتَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً (¹)

اے لوگو!الله تعالیٰ کا تقویٰ اختیار کیے رہوجس نے تنہیں ایک جان سے پیدا کیا اور پھر اس سے اس کاجوڑا بنایا اور ان سے مر دوعورت پھیلائے۔

شعوب و قبائل کے امتیاز سے بالاتر ہو جانے اور تقویٰ کو معیار شرافت و تکریم گر داننے کے سلسلے میں ارشادِر بانی ہے:

وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَقَبَآئِلَ لِتَعَارَفُواً إِنَّ أَكُرَمَكُمْ عِندَ ٱللَّهِ أَتْقَلَكُمُّ (2) اور ہم نے تہمیں مختلف گروہوں اور قبیلوں میں تعارف کے لیے تقسیم کیا ہے۔ تحقیق اللہ کے نزدیک مکرم و محترم وہ ہے جو تم میں سے زیادہ متقی ہے۔

قر آن حکیم کی اسی قسم کی تعلیمات کے زیر اثر مسلمانوں نے نسلی، لمانی، لونی اور علا قائی امتیازات کو ہمیشہ ختم کرنے کی کوشش کی ہے اور ان اتفاقی امتیازات کی بناپر کسی انسان کے حقوق کو چھین لینے کو گناہ عظیم سمجھاہے۔

سل عزتِ نفس انسانی: قرآن کیم کی روسے انسان کو تمام دیگر مخلوقات پر فضیلت و برتری حاصل ہے۔ یہی وجہ ہے کہ انسان کو خدا کے علاوہ تمام دوسری چیزوں کے سامنے جھکنے سے سختی سے منع کیا گیا ہے۔ اسلام نے انسان کو پیدائش طور پر گناہ گار نہیں بلکہ معصوم گردانا ہے اور اسے بڑا اعلیٰ وار فع مقام دیا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے انسان کو لَقَدُ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ فِيَ أَحْسَنِ

تَقُودِهِ (3) (یقیناً ہم نے انسان کو بہترین صورت پر پیداکیا ہے) کی فضیلت سے نوازا ہے اور بنی نوع انسان کی سکریم اور اس کے شرف کا ذکر کرتے ہوئے وَلَقَدْ کَرَّمُنَا بَنِیْ ءَادَمَ (4) (اور ہم نے بنی آدم کوعزت بخش ہے) ارشاد کیا ہے۔

قرآن کیم انسان کو نیابت کی خلعت پہناتے ہوئے اسے ایک اعلیٰ امانت کا حامل اور مسجود ملائک بتاتا ہے۔ نیز اَنَّ آللَّهُ سَخَّرَ لَکُم هَا فِی آلسَّمُوٰتِ وَهَا فِی آلَاَّرَضِ (5) (تحقیق الله تعالی نے جو کچھ آسانوں اور زمینوں میں ہے تمہارے لیے مسخر کر دیا ہے) کی بلند تعلیم دے کر اسے کا ننات کی غلامی سے نکال کر کا ننات کی تسخیر کی دعوت دیتا ہے۔ عزت نفس انسانی کی اس قرآنی تعلیم نے اسلامی تہذیب کی ترقی وسر بلندی میں بڑااہم کر دار اداکیا اور اسی بناپر اقد ارِ اعلیٰ کی تحصیل معاشر ہ انسانی میں ایک صحت مند انہ انقلاب پیدا کرنے کا باعث بنی۔

سم اخوت بین المسلمین: اسلام نے معاشرہ میں اتفاق، جدردی، ایک دوسرے کے لیے قربانی، محبت اور اخوت کے جذبات کی تلقین کی ہے اور اس سلسلے میں وہ تاریخ عالم میں لا ثانی حیثیت کا حامل ہے۔ قرآن حکیم کا واضح ارشادہے:

إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً (6)

بے شک تمام مومن آپس میں بھائی بھائی ہیں۔

اور تھم ربانی ہے:

وَآذُكُرُواْ نِعْمَتَ آللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاءً فَأَلَّفَ يَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ إِخْوَٰنًا (<sup>7</sup>)

اور یاد کرو اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کو جو تم پر ہیں کہ تم آپس میں دشمن تھے تو اس نے تمہارے دلوں میں محبت ڈال دی اور تم اس کی نوازش سے آپس میں بھائی بھائی بن گئے۔ رسول اکرم مُنگَانِّیَا ہِمَ کے اسوہ حسنہ اور پہیم تلقین نے دنیا کے تمام مسلمانوں کو رنگ، زبان، نسل، علاقے اور دیگر تفریقوں سے بالاتر رکھتے ہوئے ایک رشتہ اخوت میں منسلک کر دیا اور سے واضح کر دیا کہ ہر مسلمان پر دوسرے مسلمانوں کی جان، مال، آبر واور مفاد کی حفاظت اسی طرح واجب ہے جس طرح اپنے حقیقی بھائی گی۔ مسلمانوں کے اس جذبہ اخوت کا نظارہ ہر سال جج کے موقع پر بخوبی کیا جاسکتا ہے۔

مد عدالت: قرآن کیم نے بالتکرار اس امر پر زور دیا ہے کہ انصاف ہر قسم کی جانبداری سے پاک ہوناچاہیے خواہ فیصلے کی زد منصف کے اپنے عزیز، والدین یااس کی اپنی جماعت ہی پر پڑتی ہو۔ اسلامی ریاست میں کوئی فرد خواہ وہ اس کا منتخب سر براہ ہی کیوں نہ ہو قانون سے مالاتر نہیں ہوسکتا۔

قرآن حكيم كي متعدد آياتِ كريمه اس پرشاهد بين:

- ا لِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُوُ بِٱلْعَدُلِ وَٱلْإِحْسَٰنِ (8) بِشَكِ الله تعالى عدل اور احسان كاحكم ويتا ہے۔
- ب- وَإِذَا قُلْتُمْ فَآعْدِلُواْ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى وَبِعَهْدِ ٱللَّهِ أَوْفُواْ (9)
  اورجب تم بات كياكرو توانصاف كياكرو گووه شخص قرابت دار بى ہواور الله تعالى سے
  جووعده كياكرويوراكياكرو\_
- نَ- يَٰأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ قَوَّمِينَ بِٱلْقِسُطِ شُهَدَآءَ لِلَّهِ وَلَوْ عَلَىٰٓ أَنفُسِكُمُ أَو ٱلْوَٰلِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِيْنَ (10)
- اے ایمان والو انصاف پر خوب قائم رہنے والے اللہ کے لیے گواہی دینے والے رہو اگرچہ اپنی ہی ذات پر ہو یاوالدین اور دوسرے رشتہ داروں کے مقابلہ میں ہو۔
- رَ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَىٰۤ أَلَّا تَعْدِلُوا۟ آعْدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ (11) لِلتَّقْوَیٰ (11)

اور کسی گروہ کی عداوت تم کو اس بات پر آمادہ نہ کرے کہ تم عدل نہ کرو۔عدل کیا کرو کہ وہ تقویٰ سے زیادہ قریب ہے۔

۲۔ رواداری: دیگر مذاہب کے متعلق اور اقلیتوں کے بارے میں اسلامی موقف نہایت واضح ہے۔ اسلامی معاشرہ میں مذہب وعقیدہ کی پوری آزادی ہے۔ قرآن حکیم میں تمام انبیاء کا خواہ ان کانام لیا گیا ہے یا نہیں ایک سااحترام کرنے کی تلقین کی گئی ہے۔ اسلامی ریاست اس امرک پابند ہے کہ وہ تمام اقلیتوں کی جان، مال، آبر ووغیرہ کے تحفظ کا مکمل اہتمام کرے۔ مذہب کے معاملے میں زبر دستی اور جرواکراہ کے استعال سے سختی سے روکا گیا ہے۔ چنانچہ قرآن حکیم کا ارشادہے:

- ا لَا إِكْرَاهَ فِي ٱلدِّينِّ (<sup>12</sup>) د بن ميں زبر دستی جائز نہيں۔
- ب- أَفَأَنتَ تُكُرِهُ ٱلنَّاسَ حَتَّىٰ يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ (13) سوكيا آپلو گوں پر زبر دستى كريں كے كه وہ ايمان ہى لے آئيں؟
- نَ فَإِنْ أَعْرَضُواْ فَمَا أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً إِنْ عَلَيْكَ إِلَّا ٱلْبَلَغُ (14) پھر اگریدلوگ اعراض کریں توہم نے آپ کوان پر ٹگران کر کے نہیں بھیجا۔ آپ کے ذمے توصرف (حکم کا) پنچادینا ہے۔

الله تعالی نے جہال اپنے تنین رب العالمین اور رحمان اور رحیم ہونے کا اعلان کیا ہے وہاں رسول اکرم مَثَّ اللَّهِ عَمَّ کورحمة للعالمین کا خطاب دے کر پوری نسل انسانی سے مسلمانوں کے رحیانہ سلوک کی نشاند ہی بھی کی ہے۔

ک۔ قیام امن: امن کامفہوم تولفظ اسلام کے مادے میں موجود ہے۔ جو اسلام کے پیغام کو قبول کر تاہے وہ خود بھی امن میں آجاتا ہے اور دوسروں کے لیے بھی امن کا محافظ بن جاتا ہے۔

مسلمانوں کو ایک ایسے رحیم و کریم اور سلامتی پیند کرنے والے اللہ کا تصور دیا گیا ہے جو دنیا میں امن وامان کو پیند اور فساد وخون ریزی کو ناپیند کر تاہے۔ اس کی رحمت تمام چیز ول پر سبقت لے گئی ہے اور وہ تمام انسانوں کو انتہائی شفقت کی نظر سے دیکھتا ہے۔ پیغیبر اسلام جو اس دنیا میں مکارم اخلاق کی شکیل کے لیے تشریف لائے شخے ایک رحیم و کریم، نرم دل، صلح پیند، امن کے دائی اور افراد بنی آدم کے لیے انتہائی جمدر دی اور محبت کے جذبات رکھنے والے انسان شخے اور دوسروں کو ان کی تلقین بھی یہی تھی۔ الغرض اسلام ہر لحاظ سے دنیا میں امن وسلامتی کا علم ہر دار ہے۔

اسلام میں علم کے حصول کو فریضہ کا درجہ دیا گیاہے۔ قرآن حکیم میں جا بجا اہل علم اور ارباب فہم و ذکا کی برتری کا ذکر کیا گیاہے اور انسان کو علم کے حصول کی رغبت دلائی گئی ہے۔

کہیں علم کی فوقیت وبرتری کو قُل هَلْ یَسْتَوِی آلَّذِینَ یَعْلَمُونَ وَآلَّذِینَ لَا یَعْلَمُونَ وَآلَّذِینَ لَا یَعْلَمُونَ اللهِ اور جو علم نہیں رکھتے کہیں برابر ہوتے ہیں؟) کہ کر واضح کیا گیا ہے اور کہیں یَرْفَعِ آللَّهُ آلَّذِینَ ءَامَنُواْ مِنکُمْ وَآلَّذِینَ أُوتُواْ آلْعِلْمَ دَرَجُتُ (15) (الله تعالی تم میں ایمان والوں اور ان لو گول کے جن کو علم عطا ہوا در جے بلند کرے گا) فرما کر اہل علم کے درجات کی بلندی کا ذکر کیا گیا ہے۔ کہیں خود رسول اکرم مَنَّا اِلِیُّا کو وَقُل رَّبِّ زِدِنی عِلْمَا (17) (کہ اے میرے رب میرے علم میں اضافہ فرمائیں) کی تلقین سے اہل علم پر علم کے عصول کی اہمیت وضرورت کی وضاحت کی گئی ہے۔ اسی ضمن میں انسان کو عقل استعال کرنے، تدبر سے کام لینے اور کا نئات میں غورو فکر کرنے کی بھی باربار تاکید کی گئی ہے۔

پنجبر اسلام نے خود علم کی ضرورت اور اس کی برتری و فضیلت پر بڑازور دیاہے۔ آپ مَگَانَّیْا کُمِ کے ارشادات میں سے ہے:

ا- العلماء ورثة الاندياء (علاءانباء ( 20 ) ( 18 ))؛

ب- فضل العالم على العابد كفضل القمر ليلة البدر على سائر الكواكب(عالم كى فضيلت عابد پرايى ہى ہے جيسے چود هويں رات كے چاندكى فضيلت دوسرے تمام تاروں پر) (19)

9۔ عمل صالح: اسلام کی ایک نہایت اہم خصوصیت ہے ہے کہ وہ انسان کو عمل صالح کے لیے جدوجہد کی تلقین کرتا ہے۔ یہاں تک کہ خدائے بزرگ وبرتر انسانی زندگی کا مقصد واضح کرتے ہوئے ارشاد فرماتا ہے:

خَلَقَ ٱلْمُوْتَ وَٱلْحَيَوْةَ لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْغَفُورُ $\binom{20}{2}$ 

موت اور حیات کو پیدا کیا تا کہ تمہاری آزمائش کرے کہ تم میں سے کون شخص عمل میں زیادہ اچھاہے۔

اسلام کی نظر میں ہر انسان اپنی اپنی جگہ پر ذمہ دار ہے اور کوئی انسان کسی دوسرے کا بوجھ نہیں اُٹھائے گا۔اللّٰہ تعالٰی فرما تاہے:

وَلَا تَزِرُ وَازِرَةً وِزُرَ أُخُرَىٰ (21)

اور کوئی دوسرے کا بوجھ نہیں اُٹھائے گا۔

اور بیہ کہ

لَّيْسَ لِلْإِنسَٰنِ إِلَّا مَا سَعَىٰ (22)

یعنی انسان کواس کی کوشش اور سعی کے عوض ہی اچھاا جرملے گا۔

پس اسلام کی نگاہ میں انسان کے اشر ف المخلوقات ہونے کا دارومدار اس کے عمل صالح پر ہے۔ اگر وہ اچھے اعمال سے انفرادی، منزلی اور اجتماعی طور پر مقصد حیات کے تقاضوں کو پورا کرے گا اور عمدہ معاشرہ قائم کرنے میں ممدومعاون ہو گا تو اللہ اسے دونوں جہانوں میں کامیاب

کرے گا۔ لیکن اگروہ سیدھے راستے سے ہٹ کر گمر اہی میں جاپڑے گااور برے کاموں کاار تکاب کر کے معاشرہ انسانی میں فساد برپا کرنے کا موجب ہنے گا تو وہ اپنے بلند مقام سے گر جائے گا اور الله تعالیٰ کے عتاب وعذاب کا مستحق بن جائے گا۔

• الله عبادات: اسلام نے انسان کی روحانی پاکیزگی کے لیے، اس کا رشتہ اللہ تعالیٰ سے مضبوط کرنے کے لیے، اعلیٰ اخلاقی وروحانی اقدار کی تخصیل کے لیے، معاشرہ میں مساوات واخوت اور تنظیم کے جذبات پختہ تر کرنے کے لیے اور دیگر بہت سے مقاصد اعلیٰ کے حصول کے لیے عبادات کا ایک موثر نظام مرتب کیاہے جس کے مطابق زندگی بسر کرکے انسان دینی و دنیوی فلاح وبہو دحاصل کر سکتا ہے۔

اا۔ منزلی زندگی کی استواری: معاشرے کی ترقی و استحکام کے لیے اسلام ضروری سمجھتا ہے کہ افراد کی گھریلو زندگی بھی پر سکون، باسلیقہ اور منظم ہو۔ اس لیے قرآن عکیم اور رسول اکرم مَثَلَّاتِیْم کی احادیث میں ایک اعلیٰ درجہ کے نظام منزل کے قیام کی تعلیم دی گئی ہے اور مرد، عورت اور بچوں کے حقوق و فرائض کی وضاحت کی گئی ہے۔ نکاح، مہر، نان و نفقہ، وراثت، طلاق وغیرہ سے متعلق مسائل پر واضح احکام دیئے گئے ہیں۔ اسلام نے مرد اور عورت کے باہمی رشتہ کو باعث سکون ومؤدت اور رحمت قرار دیاہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

وَمِنْ ءَايُتِهِ مَ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَٰجُا لِّتَسْكُنُوۤاْ إِلَهُا وَجَعَلَ بَيۡنَكُم مَّوَدَّةُ وَرَحْمَةً (<sup>23</sup>)

اور یہ اللہ تعالیٰ کی نشانیوں میں سے ہے کہ اس نے تہہارے لیے تمہارے جوڑے پیدا

کئے تاکہ تم ان سے سکون حاصل کر سکو،اور تمہارے در میان مودّت اور رحمت پیدا کی۔

بن نوع انسان پر اسلام کا یہ خاص احسان ہے کہ اس نے عورت کو ایک بلند اور باعزت مقام
عطاکیا ہے۔ عورت بحیثیت مال، بہن، بیوی، بیٹی غرضیکہ ہر حالت میں قابل احرّ ام ہے۔ اسلامی

معاشرے میں جہاں آلزِ جَالُ قَوَّمُونَ عَلَی آلنِسَآءِ (<sup>24</sup>) (مرد عور توں کے قوام ہیں) کی تعلیم کے تحت مرد کو منتظم اور مدبر کی حیثیت عاصل ہے وہاں فَیَآئیا آلنَّاسُ آتَقُواْ رَبَّکُمُ الَّذِي خَلَقَکُم مِّن نَفْسِ وَٰجِدَۃٖ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوِّجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا کَثِیرًا الَّذِي خَلَقَکُم مِّن نَفْسِ وَٰجِدَۃٖ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوِّجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا کَثِیرًا الله تعالی کا تقوی اختیار کے رہوجس نے تہمیں ایک جان سے پیداکیا اور وَنِسَاءً ﴿ <sup>25</sup> ﴾ (اے لو گو! الله تعالی کا تقوی اختیار کے رہوجس نے تہمیں ایک جان سے پیداکیا اور پر پھر اس سے اس کا جوڑا بنایا اور ان سے مردو عورت پھیلائے) کے تحت مردو عورت حقوق میں برابر قرار دیۓ گئے ہیں۔ اسلام نے وَلَہُنَّ مِثْلُ آلَذِي عَلَيْنَ فِاللَّهُ وَوْفَوْلُ (<sup>60</sup>) (اور ان پر (عور توں) کے حقوق ہیں) کی تعلیم دے کر عور توں کے حقوق اور ان کے منصب کی حفاظت کی ہے۔

منزلی زندگی کی استواری کے ضمن میں رسول اکرم صَافِیْتِمْ کاارشادہے:

خير كم خير لا هله (<sup>27</sup>)

تم میں سے بہترین وہ ہے جو اہل وعیال کے لیے بہترین ہے۔

یہ فرمانِ رسول مُنگانِیْزِ بڑی اہمیت کا حامل ہے اور ایک اسلامی گھر انے کا نقشہ تھینچ کر سامنے رکھ دیتاہے۔

سار ایک متوازن نظام معیشت: اسلام ایک ایسے متوازن نظام معیشت کا حامی ہے جو افراط و تفریط سے بچا ہوا ہو۔ نہ تواس میں افراد کو اپنی محنت سے اکٹھی کی ہوئی ملکیت سے ہی محروم کر دینے کی اجازت ہے کہ وہ مشکل اور نگ دستی میں زندگی کے دن کا ٹیس اور نہ یہ کہ وہ بغیر محنت کے عیش و عشرت میں مگن رہیں اور دولت پر سانپ کی طرح بیٹے رہیں۔ اسلام نے ان دو انتہاؤں کو ختم کرنے کے لیے مندر جہ ذیل اصول و تد ابیر عطافر مائیں:

ا۔ زکوۃ: ہر سال صاحب مال لوگ اپنے سر مائے سے ایک مقررہ رقم ضرورت مند لوگوں کے لیے زکالیں۔

- ب۔ انفاق فی سبیل اللہ: اللہ تعالیٰ کے راستہ میں ضرورت مندوں کے لیے خرج کیا جائے۔ اس کا دائرہ زکوۃ کے دائرہ سے بہت زیادہ وسیع ہے کیوں کہ یہ سرمائے کاوہ حصہ ہے جو خوشی سے خدا کی راہ میں ساجی و قومی فلاح و بہود کے لیے خرج کیا جاتا ہے۔
- 5۔ سرمایہ کو مفید کاموں میں لگانا: اسلام اکتنازیعنی سرمایہ کو جمع کرکے رکھ لینے اور اسے قومی دولت میں اضافے کے لیے یاخود نفع حاصل کرنے کے لیے کام میں نہ لگانے کے خلاف ہے۔ قانون کی روسے ایسا سرمایہ جو کام میں نہ لا یا جائے اور دبا کرر کھ لیا جائے قابل ضبطہ۔
- و۔ سود کی ممانعت: سود چونکہ ضرورت مندلوگوں کی معاثی حالت کو تباہ کرنے والا اور سرمایہ دارانہ لوٹ کھسوٹ کی حوصلہ افزائی کرنے والا ہے اسلام میں خاص طور پر ممنوع قرار دیا گیا ہے۔ اسی طرح سے اسلام ناجائز ذخیرہ اندوزی، جوا، سٹہ، سرمایہ دارانہ لوٹ کھسوٹ سے روکتا ہے اور اسراف یعنی حدسے زیادہ خرج کرنے یا کنجوسی سے روکتا ہے اور اسراف یعنی حدسے زیادہ خرج کرنے یا کنجوسی سے روکتا ہے اور اس طریقے سے سرمایہ جمع کرنے کو ناجائز قرار دیتا ہے۔
- سمار سیاسی معظیم: ایک اعلیٰ درجه کی سیاسی معظیم کے لیے اسلام نے نہایت قابل قدر اصولوں کی تلقین کی ہے۔ ان میں سے بعض درج ذیل ہیں:
- ا۔ اللہ تعالیٰ کی حاکمیت: جدید جمہوری نظریات کے برعکس اسلام سیاسی و قانونی حاکمیت کا حق فقط اللہ تعالیٰ کے لیے تسلیم کر تاہے اور صرف اور صرف اسے ہی کل کا مالک اور قانون دینے والا سمجھتا ہے۔ حاکمیت اعلیٰ کے اس نظریے کے تحت اسلامی نظام سیاست سے آمریت اور مطلق العنانیت قطعی طور پر خارج ہو جاتے ہیں۔
- ب۔ اطاعت رسول مَثَالِثَیْمُ: الله تعالیٰ کا پیغام بنی نوع انسان تک پہنچانے والے رسول اور نبی ہوتے ہیں۔ اسی لیے قر آن حکیم نے سب پیغیر ول کا احترام کرنے کی تعلیم دی ہے اور آخری رسول محد مَثَالِثَیْمُ کی، جو ایک کامل دین اور شریعت لے کر بنی نوع انسان کی

اصلاح اور فلاح و بہبود کے لیے تشریف لائے، مکمل پیروی اور اطاعت کی صرف تلقین ہی نہیں بلکہ ان کی اطاعت و پیروی کو فرض قرار دیا۔ اس لیے ایک اسلامی مملکت کی انتظامیہ، مقننہ، عدلیہ، نیز اس مملکت کی مسلمان آبادی سنت رسول سُلَّ اللَّیْالِیَّ مملکت کی مسلمان آبادی سنت رسول سُلَّ اللَّیْالِیَّ مملکت کے خلاف عمل کرنے کی مجاز نہیں۔

- ق طافت: فرمانِ اللي: وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَٰتِ لَيَسَتَخُلِفَةً مُّمْ فِي ٱلْأَرْضِ كَمَا ٱسۡتَخُلَفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبَلِهِمْ (28) [تم میں جو لوگ ایمان لا عیں اور نیک عمل کریں ان سے اللہ تعالی وعدہ فرما تا ہے کہ ان کو زمین پر خلافت عطا فرمائے گا] کی روسے قرآن حکیم حکومت کی نوعیت کی وضاحت کرتے ہوئے اسے خلافت کانام دیتا ہے اور اس کی نیابتی حیثیت کی نشاندہی کرتا ہے۔ قرآن اس خلافت کا حق دار کسی ایک شخص یا خاند ان کو نہیں بلکہ پوری امتِ مسلمہ کو قرار دیتا ہے۔ اس طرح اسلامی ریاست عوام وخواص کو حکومت میں شریک کرنے کے لیے جدید جہوری نظام سے بھی زیادہ پیش پیش ہے۔
- و۔ شوری کا اصول: فرمانِ اللی: وَأَهْرُهُمْ شُودَیْ بَیْهُمْ (<sup>29</sup>) (اور ان کے امور باہمی مشورے سے طے پاتے ہیں) کی تعلیم نظام سیاست میں باہمی مشورے کی اہمیت کو وضاحت کر تا ہے۔ اسلام میں باہمی مشورے کو اتنا اہم گر دانا گیاہے کہ خود پینجمبر خدا صَلَّا لَیْنَیْمُ کو جو بوجہ خدا سے وحی کار شتہ رکھنے کے لوگوں کے مشورے کے محتاج نہیں سخے، حکم ہوتا ہے کہ وہ امور میں ان سے مشورے کیا کریں۔ ارشاد ہوتا ہے: وَشَاوِدَهُمْ فِي ٱلْأَهْرِ (30)۔ مجلس شوریٰ کی کوئی معین شکل البتہ اسلام نے متعین نہیں کی اور اسے امت مسلمہ کی صوابدید پر چھوڑ دیا ہے۔

ان اصولوں کے علاوہ ایک اعلیٰ نظام عدل کا قیام، اقلیتوں کے حقوق کی حفاظت کا اہتمام،

شخصی آزادی و حقوق کا تحفظ، انفرادی ملکیت کا احترام، بین الا قوامی معاملات کی استواری اور معاہدوں کا احترام، عبادات کی تنظیم اور ریاست میں بسنے والے انسانوں کی ہر قسم کی فلاح و بہبود کا اہتمام بھی اسلامی نظام سیاست کے اہم پہلوہیں۔

21۔ امر بالمعروف ونہی عن المنکر کی تعلیم: اسلام اپنے مانے والوں کے لیے تبلیغ دین کا بھی ایک جامع نظام پیش کر تاہے۔ ایک طرف تو اسے وہ ہر مسلمان کا انفرادی فریضہ سمجھتا ہے تو دوسری طرف امتِ مسلمہ کو اجتماعی طور پر تبلیغ کی ذمہ داری کا احساس دلا تاہے۔ چنانچہ تبلیغ کے لیے تنظیم کا نظریہ دیتے ہوئے اللہ تعالی فرماتا ہے:

وَلۡتَكُن مِّنكُمۡ أُمَّةٌ يَدۡعُونَ إِلَى ٱلۡخَيۡرِ وَيَأۡمُرُونَ بِٱلۡعۡرُوفِ وَيَهُوۡنَ عَنِ ٱلۡنَكُر وَأُولُٰ لِكُمۡ أُمُّلُوۡلِهُونَ (31) ٱلۡنكَرْ وَأُولُٰ لِكَ هُمُ ٱلۡمُفۡلِحُونَ (31)

تم میں ایک ایسی جماعت ہوناضر وری ہے جو خیر کی طرف بلایا کرے اور نیک کام کرنے کو کہا کرے اور برے کامول سے روکا کرے۔

انفرادی، اجتماعی اور تنظیمی طور پر مسلمانوں کو تبلیغ کا نظریہ دینے کے علاوہ اسلام نے انہیں اس کا طریق کاربھی سمجھا دیا ہے۔ بالخصوص اس سلسلے میں جبر و اکراہ اور طاقت کا استعال قطعاً ممنوع قرار دے دیا گیاہے۔ قر آن حکیم کارشادہے:

آدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمُوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ ۖ وَجُدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ (32)

آپ اینے رب کی راہ کی طرف دانائی کی باتوں اور اچھی نصیحتوں کے ذریعے بلائیں اور اگر بحث آن مڑے توان کے ساتھ اچھھ طریقے سے بحث کیجئے۔

مندرجہ بالا عوامل اسلامی ثقافت کے اساسی اجزائے ترکیبی ہیں۔رسول اکرم مُلَّا اَلَّیْتُم نے ان ہی اجزائے ترکیبی سے ایک صالح معاشر ہے کی تشکیل کی جوایک مثالی نمونے کے طور پر ہمیشہ ہمیشہ کے لیے ہمارے لیے ایک مشعل راہ کا کام دیتارہے گا۔

# حوالے وحواشی

- <sup>1</sup> النساء، م: ا
- 2 الحجرات، ۹۹: ۱۳
  - 3 التين، ٩٥: ٣
- 4 الإسراء، ١٤: ٢
- <sup>5</sup>۔ لقمان، ۳۱: ۲۰
- 6 الحجرات، ۹۷: ۱۰
- 7\_ ألِ عمران، ٣: ١٠٣
  - 8- النحل، ۱۲: ۹۰
- 9<sub>-</sub> الانعام، ۲: ۱۵۲
- 10 النساء، م: ١٣٥
- 11 المائده، ۵: ۸
- 12 البقره، ۲: ۲۵۲
- 13 يونس، **١: ٩٩**
- <sup>14</sup> الشورىٰ، ۲۴: ۴۸
  - 15 الزمر، ١٩٠٩: ٩
  - 16 المجادله، ۵۸: ۱۱
    - 17- طر، ۲۰: ۱۱۳
- 18 ابوداؤد، ترمذي؛ ابن ماجه، السنن، المقدمة ، باب فضل العلماء، تحقيقي، محمد فؤاد عبد الباقي ، الم
  - 19\_ ابوداؤد، ترمذی، نسائی

- 20 الملك، ٢٠٦٢
- 21 فاطر:۱۸ تا
- 22 النجم، ۵۳: ۳۹
- 23 الروم، ١٠٠٠ ال
- 24 النساء، ۴: ۳۳
  - 25\_ النساء، م: ا
- 26 البقره، ۲:۲۲۸
- 27 مشكوة المصانيح
- 28\_ النور، ٢٣: ۵۵
- 29 الشوري، ۴۲: ۳۸
- <sup>30</sup> ال عمران، ۳: ۱۵۹
- 31 لل عمران، ٣٠ الم
  - 32 النحل، ١٢٥: ١٢٥



# حجرہ کا کشہ رضی اللہ عنھا کے رسول اللہ منالی اللہ عنہ کے مقام تدفین ہونے پرشبہات کاناقد انہ جائزہ

اس بات پر امت کا اجماع ہے کہ رسول الله سُلَّاتِیْاً کی تدفین جس گھر میں ہوئی اور آج جہاں آپ کی قبر مبارک موجود ہے،وہ سیدہ عائشہ رضی الله عنھا کا گھر تھا۔

ابن عبد البر لكھتے ہيں:

وَلَا خِلَافَ بَيْنَ الْعُلَمَاءِ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وسلم دُفِنَ فِي الْمُوضِعِ الَّذِي مَاتَ فِيهِ مِنْ بَيْتِهِ بَيْتِ عَائِشَةَ (رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا) للمُوضِعِ الَّذِي مَاتَ فِيهِ مِنْ بَيْتِهِ بَيْتِ عَائِشَةَ (رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا) علما كما بين كوئى اختلاف نهيں كه رسول الله مَلَّا اللهِ عَلَيْتُمْ اللهِ عَنْهَا اللهِ عَنْهَا اللهِ عَنْهَا اللهُ عَنْهَا اللهُ عَنْهَا اللهُ عَنْهَا اللهِ عَنْهَا اللهِ عَنْهَا اللهِ عَنْهَا اللهِ عَنْهَا اللهِ عَنْهَا اللهُ عَنْهَا اللهِ عَنْهَا اللهُ عَنْهَا اللهُ عَنْهَا اللهِ عَنْهَا اللهُ عَنْهَا اللهُ عَنْهَا اللهِ عَنْهَا اللهُ عَنْهَا اللهُ عَنْهَا اللهُ عَنْهَا اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهَا اللهُ عَنْهَا اللهُ عَنْهَا اللهُ عَنْهَا اللهُ عَنْهُا اللهُ اللهُ عَنْهُا اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُا اللهُ اللهُ عَنْهُا اللهُ اللهُ عَنْهُا اللهُ اللهُ عَنْهُا اللهُ اللهُ عَنْهُا اللهُ اللهُ عَنْهُا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَنْهُا اللهُ الل

<sup>\*</sup> اسسٹنٹ پروفیسر ادارہ علوم اسلامیہ، جامعہ پنجاب، لاہور

علامه ابن كثير لكصة بين:

قَدْ عُلِمَ بِالتَّوَاتُرِ أَنَّهُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ دُفِنَ فِي حُجْرَةِ عَائِشَةَ الَّتِي كَانَتْ تَخْتَصُّ مِهَا 2

یہ تواتر سے جانا گیا ہے کہ نبی مُثَلِّقَیْمٌ ججرۂ عائشہ میں جو ان کے لیے مخصوص تھا، دفن کیے گئے۔

بعض افرد اور گروہوں نے امت مسلمہ کے اس متواتر اور اجماعی مسئلے کا انکار کیا اور یہ رائے اختیار کی جہاں رسول الله مَنَّاتِیْمِ مدفون ہیں وہ حجر هُ عائشہ رضی الله عنھانہیں ہو سکتا۔ انہوں نے درج ذیل شبہات کا اظہار کیاہے۔

#### شبه اول

أن بيت عائشة كان صغيراً جدًّا، وكذا كانت كل بيوت زوجات رسول الله صلى الله عليه وآله، ويدل على ذلك قول عائشة: كنتُ أنام بين يدي رسول الله صلى الله عليه وسلم ورجلاي في قبلته، فإذا سجد غمزني فقبضت رجلي، فإذا قام بسطتها، قالت: والبيوت يومئذ ليس فها مصابيح. (صحيح البخاري ما ١٩٢٨، ١٩٢٣)، فلو كان النبي صلى الله عليه وآله قد دُفن في حجرة عائشة، ثم دُفن فها بعد ذلك أبو بكر ثم عمر لما كان لعائشة أي مكان تمكث فيه، ولكانت تتجوّل على القبور، وهذا لم يقل به أحد.

 میں د فن کیے گئے پھر ابو بکر ؓ اور پھر عمرؓ د فن کیے گئے تو حضرت عائشہ ؓ کہاں رہتی تھیں۔وہ تو قبر وں پر ہی گھومتی رہتی ہوں گی اور قبر وں پر ہی سوتی اور نماز پڑھتی ہوں گی۔لیکن بیہ کسی نے کہا نہیں۔ تجزیبہ

ا۔ حجرات کا حجم و رقبہ جس میں حضرت عائشہ کا حجرہ بھی شامل ہے ، امام بخاری نے لادب المفود میں اس طرح نقل کیاہے۔

عن دَاوُدُ بْنُ قَيْسٍ قَالَ: رَأَيتُ الحُجراتِ مِن جَرِيدِ النَّخلِ مُغشَّاة مِن خَارِجٍ بمسُوح الشَّعروَأظُنُ عَرْضَ البَيتِ مِن بَابِ الحُجرةِ إِلَى بَابِ البيتِ نَحْوًا مِن سِتِ أَو سبعِ أَذرعٍ، وأَحْزِرُ البيتِ الدَّاخِلَ عَشرَ أَذرعٍ، وأَظنُ سُمكَهُ بَين الثَّمانِ والسَّبْعِ نَحو ذَلك، ووقَفتُ عِند بَابِ عَائشةً فَإذا هُو مُستَقبِلَ المَغربَ

داؤد بن قیس نے کہا کہ میں نے حجرات کو دیکھا کہ تھجور کی بغیر پتوں والی شاخوں سے بینے جو باہر سے اون کے کپڑے سے ڈھکے تھے (یعنی پر دے اون کے کپڑے کے تھے)۔ میر اخیال ہے کہ حجرے کے بیر ونی دروازے سے اندرونی گھر کے دروازے تک کا فاصلہ چھ سے سات ذراع تھا جب کہ اندرونی جھے کار قبہ دس ذراع تھا اور میر اخیال ہے کہ حجیت کی او نجائی آٹھ یاسات ذراع تھی۔ میں باب عائشہ کے پاس کھڑا تھا تو اس کارخ مغرب کی جانب تھا۔

ایک ذراع مساحت (زمین کی پیائش ناپنے کا پیانہ) ساڑھے تین فٹ ہے جب کہ ذراع کر باس (پانی کی پیائش کا پیانہ) ڈیڑھ فٹ ہے۔ 4 اگر حجرے کے بیر ونی دروازے سے اندرونی احاطے کا فاصلہ اس روایت کی روشنی میں دیکھا جائے تو یہ سولہ یاسترہ ذراع بتنا ہے۔ گویا ذراع مساحت کے اعتبار سے تقریباً چھپن یا انسٹھ فٹ اور ذراع کر باس کے مطابق چو میں یا پچیس فٹ کا فاصلہ بیر ون سے اندرون تک تھا۔ 5

اس سے معلوم ہوا کہ حجرہ ُ عائشہ ضرورت کے مطابق وسیع تھا۔ اور قبور کے بعد بھی کافی جگہ باقی تھی جو رہائش کے لیے کافی تھی۔

۲۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی تدفین کے بعد سیدہ عائشہ رضی اللہ عنھانے حجرہ میں ایک دیوار بنوا کر اس کو دو حصول میں تقسیم کروادیا تھا۔ جنوبی طرف قبلہ میں تین قبور اور شالی طرف حضرت عائشہ رضی اللہ عنھا کی رہائش گاہ بن گئی۔

سَمِعْتُ مَالِكَ بْنَ أَنَسٍ يَقُولُ: قُسِمَ بَيْتُ عَائِشَةَ بِاثْنَيْنِ:قِسْمٌ كَانَ فِيهِ الْقَبْرُ. وَقِسْمٌ كَانَ تَكُونُ فِيهِ عَائِشَةُ. وَمَيْنَهُمَا حَائِطٌ<sup>6</sup>

مالک بن انس کو کہتے سنا کہ حضرت عائشہ گا گھر دو حصوں میں منقسم کیا گیا تھا۔ ایک حصہ جس میں قبر تھی اور ایک حصہ جس میں وہ رہتی تھیں۔ان دونوں کے در میان دیوار تھی۔

معلوم ہوا کہ قبور اور رہائش گاہ میں نبی مَنَّالَیْئِمْ کی تد فین کے بعد ہی علیحد گی اور فصل تھالیکن حضرت عمرر ضی اللّٰہ عنہ کی تد فین کے بعد دیوار بھی بنادی گئی تھی۔

سو قبور کتنی جگہ گھیرے ہوئی ہیں۔اس کے بارے میں درج ذیل روایت سے اندازہ قائم کیا گیاہے۔

عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ قَالَ: دَخَلْتُ عَلَى عَائِشَةَ فَقُلْتُ: يَا أُمَّةَ اكْشِفِي لِي عَنْ قَبُورٍ عَنْ قَبُورٍ عَنْ قَبُورٍ عَنْ قَبُورِ النَّبِيِّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - وَصَاحِبَيْهِ. فَكَشَفَتْ لِي عَنْ ثَلاثَةِ قُبُورٍ لا مُشْرِفَةٍ وَلا لاطِئَةٍ مَبْطُوحَةٍ بِبَطْحَاءِ الْعَرْصَةِ الْحَمْرَاءِ. زاد الحاكم: فرأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم مقدما، وأبا بكر رأسه بين كتفي النبي صلى الله عليه وسلم، وعمر رأسه عند رجلى النبي صلى الله عليه وسلم 7

قاسم بن محمد بن ابی بکر کہتے ہیں کہ میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنھا کے پاس گیا اور میں نے عرض کی اے امال جان! میرے لیے نبی مَثَالْتَیْئِمُ اور ان کے دونوں ساتھیوں کی قبریں کھول دیجے۔ آپ رضی اللہ عنھانے میرے لیے تینوں قبور کھول دیں جونہ توز مین سے بلند تھیں اور نہ

زمین سے ملی ہوئی تھیں اور ان کے اوپر میدان کی سرخ کنگریاں ڈالی ہوئی تھیں۔ حاکم نے اضافہ کیا ہے کہ میں نے دیکھا کہ رسول الله مَثَالِيَّا اِلَّمْ بِہلے ہیں اور ابو بکر کا سرنبی مَثَالِیَّا اِلَّمْ کَ کندھوں کے مابین ہے اور حضرت عمر رضی الله عنه کا سرنبی مَثَالِیْا اِلْمَا کَ قدموں میں ہے۔

رسول الله مَنَّافَيْتُمْ کے قد مبارک اور حضرت عمر رضی الله کی طوالت کو مد نظر رکھا جائے تو قبور کی مساحت شرقاغر باً پندرہ فٹ سے زیادہ نہیں ہوگی۔جب کہ حجرہ مبار کہ کی جنوب کی طرف قبلہ کی دیوار کی لمبائی بائیس فٹ حیوانچ ہے۔8

اس سے معلوم ہوا کہ رہائش گاہ کے لیے قبور کے بعد بہت زیادہ جگہ باقی تھی۔

چنانچه حفرت عائشهؓ نے اسی سے استدلال فرمایا:

عن مسروقٍ قالَ: قيلَ عندَ عائشةَ: يَقطعُ الصِلاةَ الحمارُ والكلبُ والمرأةُ. قالتْ: عَدَلتُمونا بالكلابِ والحميرِ، لَقد رأيتُني أَكونُ مع رسولِ اللهِ على السرير، فيقومُ مِن الليلِ فيُصلِي وأنا بينَه وبينَ القبلةِ 9

مسروق سے منقول ہے کہ حضرت عائش کے سامنے کہا گیا کہ گدھے ، کتے اور عورت کے سامنے آنے سے نماز ٹوٹ جاتی ہے۔ فرمایا: تم نے عورت کو کتے اور گدھے کے برابر کر دیا۔ میں

ر سول الله مَنَا لِللَّهِ مَنَا لِللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَى إِلَى بِرِ ہوتی تھی۔ پھر آپ مَنَا لَلْلَهُ َمِ ات میں ان کے سامنے قبلہ طرف لیتی ہوتی تھی۔

اس روایت سے بہت سے مسائل فقہید پر استدلال کیا گیاہے۔

#### شبه دوم

روي عن عائشة أنها قالت: كنت أدخل بيتي الذي فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم وإني واضع ثوبي، وأقول: إنما هو زوجي وأبي، فلما دفن عمر معهم فوالله ما دخلت إلا وأنا مشدودة علي ً ثيابي حياء من عمر رضي الله عنه. (مسند أحمد بن حنبل ٢٠٢/، المستدرك ٣/٣٦، قال الحاكم: «هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ولم يخرجاه». وقال الهيثمي في مجمع الزوائد ٢٢/٨: رواه أحمد، ورجاله رجال الصحيح)

ومن غير المعقول أن عائشة بقيت كل وقتها في غرفتها مشدودة علها ثيابها متحجبة من عمر حتى توفيت.

یہ غیر عقلی بات ہے کہ حضرت عائشہ ہر وقت کمرے میں کپڑوں میں لپٹی ، حضرت عمر سے حالت حجاب میں رہتی تھیں اور تاوفات یہی حالت رہی۔

تجزيي

ا۔ اس روایت کے اندر الفاظ فوالله ما دخلت وضاحت کرتے ہیں کہ حضرت عائشہ قبور والے حصے میں نہیں رہتی تھیں۔"اللہ کی قسم میں داخل نہیں ہوئی " سے صاف معلوم ہورہا ہور والے حصے میں نہیں رہتی تھیں۔"اللہ کی قسم میں داخل نہیں ہوئی " سے صاف معلوم ہورہا ہے کہ وہ علیحدہ حصہ تھاجہاں وہ رہتی نہیں تھیں بلکہ بالخصوص جانا ہو تا تو جاتی تھیں۔ دخلت کے الفاظ کسی غرفے یااحاطے میں جو علیحدہ کر دیا گیا ہو، میں داخل ہونے پر دلالت کرتے ہیں۔ لہذا بہ لایتی بات ہے کہ حضرت عائشہ کو تاوفات، ہر وقت حالت ِ حجاب میں کیڑوں میں لیٹارہنا پڑا ہوگا۔

اللہ بین بات ہے کہ حضرت عائشہ کو تاوفات، ہر وقت حالت ِ حجاب میں کیڑوں میں لیٹارہنا پڑا ہوگا۔

عَنْ عَمْرَةَ بِنْتِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ الْأَنْصَارِيَّةِ، عَنْ عَائِشَةَ، قَالَتْ: «مَا زِلْتُ أَضَعُ خِمَارِي وَأَتَفَضَّلُ فِي قِيَابِي فِي بَيْتِي حَتَّى دُفِنَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ فِيهِ، فَلَمْ أَضَعُ خِمَارِي وَأَتَفَضَّلُ فِي قِيَابِي فِي بَيْتِي وَبَيْنَ الْقُبُورِ جِدَارًا فَتَفَضَّلْتُ بَعْدُ» أَزَلْ مُتَحَفِّظَةً فِي ثِيَابِي حَتَّى بَنَيْتُ بَيْنِي وَبَيْنَ الْقُبُورِ جِدَارًا فَتَفَضَّلْتُ بَعْدُ» أَزَلْ مُتَحَفِّظَةً فِي ثِيَابِي حَتَّى بَنَيْتُ بَيْنِي وَبَيْنَ الْقُبُورِ جِدَارًا فَتَفَضَّلْتُ بَعْدُ»

عمرہ بنت عبد الرحمان الانصاریۃ سے روایت ہے کہ عائشہ ؓ نے فرمایا: میں اپنی اوڑھنی ہٹائے ہوئے ہوئے ہتا ہے ہوئے ہت عبد الرحمان الانصاریۃ سے روایت ہے کہ عائشہ ؓ نے فرمایا: میں اپنے گھر میں ایک ایک کیڑے میں ہیں ہتی تھی یہاں تک کہ حضرت عمر بن الخطاب د فن کیے گئے تو میں اس کے بعد مجھی اپنے لباس سے بے گانہ نہیں ہوئی (یعنی اپنے ستر و حجاب کی حفاظت کرتی تھی) یہاں تک کہ میں نے قبور اور اپنے در میان دیوار بنالی۔اس کے بعد پھر میں ایک کیڑے میں رہ لیتی تھی۔

#### شبه سوم

أنه روي أن عائشة أوصت بحجرتها إلى عبد الله بن الزبير، فقد أخرج البهقي في سننه بسنده عن هشام بن عروة: كان عبد الله بن الزبير يعتد بمكة ما لا يعتد بها أحد من الناس، أوصت له عائشة رضي الله عنها بحجرتها، واشترى حجرة سودة (سنن البهقي ۳۴/۶ ،الطبقات الكبرى لابن سعد المالا)

قلت: إذا كانت عائشة قد فعلت ذلك فمن المعلوم أن ابن الزبير لم يشتر الحجرة التي فيها قبر رسول الله صلى الله عليه وآله، ولم يكن المتصرّف فيه بعد عائشة، وهذا يدل على أن النبي صلى الله عليه وآله لم يدفن في حجرة عائشة، وإنما دفن في موضع آخر.

بل روى ابن سعد في الطبقات عن ابن أبي سبرة، قال: فأخبرني بعض أهل الشام أن معاوية أرسل إلى عائشة... واشترى من عائشة منزلها يقولون بمائة وثمانين ألف درهم، ويقال: بمائتي ألف درهم، وشرط لها سكناها حياتها، وحمل إلى عائشة المال، فما رامت من مجلسها حتى قسمته. ويقال: اشتراه ابن الزبير من عائشة، بعث إلها يقال: خمسة أجمال بخت تحمل المال، فشرط لها سكناها حياتها، فما برحت حتى قسمت ذلك، فقيل لها: لو خبأت لنا منه درهماً. فقالت عائشة: لو ذكرتموني لفعلت. (الطبقات الكبرى ١٩٤٨)

ولا يمكن أن نتصور أن تبيع عائشة الحجرة التي دفن فيها رسول الله صلى الله عليه وآله وأبو بكر وعمر إلى معاوية، فإن ذلك ليس حقا لها ليصح لها بيعه!!

مروی ہے کہ حضرت عائشہ ؓ نے عبداللہ بن الزبیر کے لیے اپنے حجرے کی وصیت کی تھی۔
بیھتی اپنی سنن میں اپنی سند کے ساتھ روایت کی تخریج کی ہے کہ هشام بن عروہ نے کہا: عبداللہ
بی الزبیر مکہ میں اس قدر التزاماً رہتے تھے کہ لوگوں میں سے کوئی بھی ایسے نہیں رہتا ہوگا۔
حضرت عائشہ ؓ نے ان کے لیے اپنے حجرے کی وصیت کر دی۔ انہوں نے حضرت سودہ کا حجرہ خرید
لیا تھا۔

میں کہتا ہوں کہ اگر حضرت عائشہ نے ٹید کیا تو معلوم بات ہے کہ ابن الزبیر نے اس حجرے کو نہیں خرید اجس میں قبرر سول تھی ۔ حضرت عائشہ گے بعد وہ اس میں متصرف بھی نہیں تھے۔ یہ دلالت کر تاہے کہ نبی مُکَالِیْمُ عِلْمُ حجر وُعائشہ میں دفن نہیں ہوئے بلکہ کسی اور مقام پر دفن ہوئے۔ بلکہ ابن سعد نے الطبقات میں ابن سبرۃ سے یہ روایت کیا: انہوں نے کہا مجھے بعض اہل شام نے خبر دی کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے حضرت عائشہ کو پیغام بھیجا۔۔۔ کہتے ہیں کہ انہوں نے حضرت عائشہ سے ایک لاکھ اسی ہزار درہم میں ان کا گھر خرید لیا۔ یہ بھی کہا جاتا ہے دولا کھ درہم میں خرید انھا۔ اس خر در اتھا۔ اس خر مل کے ساتھ کہ پوری زندگی اس میں رہائش پذیر رہیں گی۔ حضرت عائشہ تک یہ مال پہنچایا تو وہ اس مجلس سے گئ ہی نہیں جب تک اس کو تقسیم نہ کر لیا۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ اس کو این الزبیر نے خرید لیا تھا۔ کہا جاتا ہے کہ انہوں نے پانچ طاقتور اونٹینوں کے بقدر مال لاد کر بھیج دیا۔وہ اپنی جگہ سے نہیں ہٹیں جب تک تقسیم نہیں کر دیا۔ کہا گیا: اگر کچھ درہم ہمارے لاد کر بھیج دیا۔وہ اپنی جگہ سے نہیں ہٹیں جب یک تقسیم نہیں کر دیا۔ کہا گیا: اگر بچھ درہم ہمارے لیے پس پشت کر لیتی۔ (الطبقات الکبرئ) لیے پس پشت کر لیتیں کہ تھا تھور کریں کہ حضرت عائشہ نے وہ مجرہ حضرت معاویہ کے ہاتھ بھی دیا جس میں رسول اللہ مُگا اللہ عُم اللہ عضماد فن تھے۔ یہ ان کاحق نہیں ،نہ ہی یہ بھی۔ درست تھی۔

### تجزيه

ا۔ حضرت عائشہ نے اپنی رہائش و قیام گاہ فروخت کی نہ کہ قبورِ ثلاثہ کی جگہ۔ جب روایت میں منزلیها کے الفاظ میں تواس مر ادر ہائش گاہ ہے نہ کہ قبور کیونکہ قبور کا حصہ گھرسے علیحدہ کر دیا گیا تھا۔

۲۔بالفرض محال اگر قبور کی جگہ بھی فروخت کی گئی ہو تو بھی اس میں کوئی شرعی قباحت نہیں کیونکہ ملکتی جگہ کو فروخت کر دینا چاہے اس میں قبور ہوں یا منازل کوئی ناجائزیانا پبندیدہ امر نہیں۔ رسول الله مَنَّا لِلَّهِ مِنَّا لِلْهِ مَا لِلْهِ مَنَّا لِلْهِ مِنْ اللَّهِ مَنَّا لِلْهِ مِنْ اللَّهِ مَنَّا لِلْهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الْمُنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْعُلْمُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْعُلْمُ مِنْ اللْعُلْمُ مِنْ اللْعُلْمُ مِنْ اللْعُلِمُ مِنْ اللْعُلْمُ مِنْ اللْعُلْمُ مِنْ اللْمُنْ مِنْ اللْمُلْمُ مِنْ اللْمُنْ مُنْ الْمُنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ الْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ اللَّمِنُ اللْمُونُ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ الْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ

سل اگر حضرت عائشهٔ اس کو فروخت نه کرتیں اور آپ اسی حال میں دنیا سے رخصت ہوتیں کہ بیر آپ گی تملیک میں ہوتا تو اس پر کوئی تصرف ممکن نه ہوتا اور اس کی بقابعینه رکھناشر عی امر بن حاتا۔ (راقم کے نزدیک عبد اللہ بن الزبیر ﷺ کے خریدنے کی روایت مرجوح ہے اور حضرت معاویہ ؓ کے خریدنے کی روایت اللہ بن الزبیر ؓ کا پانچ طاقتور کے خریدنے کی روایت راجے ہے۔اس کی داخلی دلیل میہ ہے کہ عبد اللہ بن الزبیر ؓ کا پانچ طاقتور اونٹینوں پر لاد کرمال بھیجنات ممکن ہے کہ جب وہ حاکم ہوں اور ان کے پاس مالِ خمس آرہا ہو یاان کے پاس بہت مال ہو۔ خلیفہ وہ حضرت عائشہ ؓ کی وفات کے بعد بنے اور ان کا کثیر المال ہو نامنقول نہیں۔ پھر ایک طرف ان کے لیے حضرت عائشہ کا وصیت کرنا مروی ہے اور دو سری طرف بھی کرنامنقول ہے۔ یہ تناقض ہے)

#### شبه چہارم

روى الدارمي في سننه ۴٧/١ بسنده عن أوس بن عبد الله، قال: قحط أهل المدينة قحطاً شديداً، فشكوا إلى عائشة، فقالت: انظروا قبر النبي صلى الله عليه وسلم، فاجعلوا منه كوىً إلى السماء، حتى لا يكون بينه وبين السماء سقف، قال: ففعلوا، فمُطرنا مطراً حتى نبت العشب، وسمنت الإبل حتى تفتَّقت من الشحم، فسُمّي عام الفتق. (صحَّح هذا الحديث الشيخ عبد الله الصديق الغماري، وقال: ضعَف الألباني هذا الأثر بسعيد بن زيد، وهو مردود؛ لأن سعيداً من رجال مسلم، ووثقه يحيى بن معين. وضعفه أيضاً باختلاط أبي النعمان، وهو تضعيف غير صحيح؛ لأن اختلاط أبي النعمان ميؤثر في روايته، قال الدارقطني: تغيَّر بأخرة، وما ظهر له بعد اختلاط حديث منكر، وهو ثقة. وقول ابن حبان: وقع في حديثه المناكير الكثيرة بعد اختلاطه، ردَّه الذهبي، فقال: لم يقدر ابن حبان أن يسوق له حديثاً منكراً، والقول فيه ما قال الدارقطني، وابن تيمية كذَّب أثر عائشة، ولا عبرة به؛ لجرأته على تكذيب ما يخالف هواه، والحمد لله رب العالمين. (إرغام المبتدع الغيي بجواز التوسل بالنبي)).

وكلامها ظاهر في أنه مكان آخر غير الغرفة التي كانت تسكن فها عائشة، إذ من غير المتوقع أن تشير عائشة عليهم بهدم سقف الحجرة التي كانت تسكن فها، فلا تحمها من مطر ولا حرولا برد.

دار می نے اپنی سند کے ساتھ اپنی سنن میں اوس بن عبد اللہ سے روایت کی ہے کہ انہوں نے کہا: اہل مدینہ شدید قحط میں مبتلا ہوئے۔انہوں نے حضرت عائشٹے شکایت کی۔انہوں نے فرمایا: قبر نبی صَلَّاتَیْکِمْ کی زبارت کرو، اس میں ایک کھٹر کی آسان کی طرف بنادو تاکہ آسان اور قبر نی مُلَاللَّیْکُمْ کے مابین کوئی حیت کی آڑیا تی نہ رہے۔انہوں نے بتایا کہ لو گوں نے ایباہی کیا۔ چنانچہ ہم پر اس قدر بارش برسی کہ سر سبز گھاس اگ آئی ، اونٹ موٹے ہو گئے یہاں تک کہ چربی سے پیٹ پڑے۔اس سال کو ع**ام الفتق** کانام دیا گیا۔الشیخ عبد الله الصدیق الغماری نے اس روایت کی صحیح کی ہے۔ کہا: الالبانی نے سعید بن زید کے باعث اس اثر کی تضعیف کی ہے۔ یہ تضعیف مر دود ہے کیونکہ سعید بن زید مسلم کے رجال میں سے ہیں۔ کی بن معین نے اس کی توثیق کی ہے۔ابو النعمان کے اختلاط کے باعث بھی اس کی تضعیف کی ہے۔ یہ تضعیف بھی درست نہیں۔ کیونکہ ابوالنعمان کا اختلاط اس کی روایت میں مؤثر نہیں۔الدار قطنی نے کہا کہ آخر عمر میں اختلاط ہوا۔ اختلاط کے بعد جوروایت کی ہے وہ منکر ہے اور وہ ثقہ ہے۔ ابن حبان کا قول ہے: اختلاط کے بعد اس کی روایات میں کثرت سے مناکیر ہیں۔الذھبی نے تردید کرتے ہوئے کہاہے: ابن حبان کا اختیار نہیں کہ اس کی طرف منکر حدیث کو منسوب کریں۔ جو الدراقطیٰ نے کہا ہے وہ ٹھیک ہے۔ابن تیمیہ ؓنے اس اثر کو کذب قرار دیاہے۔ اس کا کوئی اعتبار نہیں بسب ان کی جسارت کے کہ جو ان کی مرضی کے خلاف ہو اس کو کذب قرار دے دیتے ہیں۔(إدغام المبتدع الغبی يحواز التوسل بالني)

حضرت عائشہ گے کلام سے واضح ہے کہ وہ کوئی ان کے رہا کئی کمرے کے علاوہ کوئی مقام تھا۔ کیونکہ بیہ تو قع نہیں کی جاسکتی کہ وہ اپنے حجرے کی حصت کو منہدم کرنے کا مشورہ دیں جس میں رہائش پذیر ہوں جس کا نتیجہ ہو کہ وہ بارش سے محفوظ نہ رہ سکیں اور نہ ہی سر دی گرمی سے پی سکیں۔

#### تجزيه:

ا۔ کیاکسی کمرے میں عارضی کھڑکی یاروش دان بنانے کا مطلب ہیہے کہ اب کبھی اسے بند نہیں کیا جاسکتا اور اس سے بارش یا دھوپ کی تکلیف ہمیشہ بر داشت کرنا پڑے گی؟ میہ کس عقلی اصول سے لازم آیا؟ کیا گھروں میں ضرور توں کے تحت چھتوں میں شگاف نہیں ڈالے جاتے جو کہ ضرورت یوری ہونے پر بند کر دیے جاتے ہیں؟

اللہ الرحیت میں وہ شگاف ڈالا گیا توروایت کے مطابق واضح ہے کہ قبر نبوی اور آسان کے مابین آڑ دور کرنے کے لیے ڈالا گیا۔ قبر کے بالکل اوپر شگاف سے حضرت عائشہ ﷺ کے لیے رہائش کی تکلیف کا کیا معنی؟ بارش یاد هوب قبر نبی منگالیا ﷺ بریٹرنی تھی نہ کہ حضرت عائشہ پیر۔

سل اگر قبر نبی مَلَّالَیْنِمْ کے مقام کا حضرت عائشہ کے ساتھ کوئی تعلق نہیں تھا تو ان سے مشاورت کا کیا معنی رہ جاتا ہے اور ان کے کہنے پر حصت میں شگاف ڈال دینے کا کیا جواز ہو گا؟ کسی دوسرے کے گھر میں حضرت عائشہ کے کہنے پر شگاف ڈال دینا کیسے لو گوں نے تسلیم کرلیا؟

سم۔ یہ ایک مسلمہ تاریخی حقیقت ہے کہ قبورِ ثلاثہ کامقام، حضرت عائشہ کے حجرے کارہائشی حصہ نہیں تھا۔ جیسا کہ اوپر روایات سے ثابت کیاجا چکا ہے۔

## شبہ پنجم

أن الحوادث الكثيرة دلت على أن الناس كانوا في حياة عائشة يأتون إلى قبر النبي صلى الله عليه وآله، وربما جلسوا عنده، فهل كان بيت عائشة مفتوحاً لكل من يربد الدخول لزبارة قبر رسول الله صلى الله عليه وآله؟

وهذه الحوادث كلها تدل على أن النبي صلى الله عليه وآله دفن في مكان واسع آخر غير غرف نسائه، وهو المكان الذي كان يلتقي فيه بالناس، وهو مكان قرب من غرف نسائه.

(ما رواه الإمام أحمد بن حنبل بسنده عن عائشة قالت: ما علمنا بدفن رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى سمعت صوت المساحى من آخر الليل ليلة

الأربعاء. (مسند أحمد بن حنبل (٤٢/۶)

وأخرج عبد الرزاق في مصنفه بسنده عن عائشة قالت: ما شعرنا بدفن النبي صلى الله عليه وسلم حتى سمعنا صوت المساحي من آخر الليل. (المصنف ٣٣٩/٣).

وهذا يدل على أن النبي صلى الله عليه وآله دفن في بيت آخر غير بيت عائشة، وإلا لو دفن النبي صلى الله عليه وآله في بيت عائشة لعلمت بذلك حتماً.

والنتيجة أن الذي يظهر من مجموع ذلك أن النبي صلى الله عليه وآله لم يدفن في بيت عائشة، وإنما دفن صلى الله عليه وآله كما قلنا في حجرة خاصة كان يستقبل النبي صلى الله عليه وآله فيها الناس، ولم تكن تلك الحجرة حجرة عائشة ولا غيرها من زوجات رسول الله صلى الله عليه وآله، إلا أن عائشة صارت تدَّعي أن النبي صلى الله عليه وآله دُفن في حجرتها، فصدتَقها الناس، مع أن الأمرلم يكن كذلك

ولا يخفى أنه ليس الغرض من هذا البحث هو التقليل من عائشة أو سلبها فضيلة ثبتت لها؛ لأن ثبوت أن النبي صلى الله عليه وآله لم يدفن في بيت عائشة لا يستلزم القدح في عائشة كما لم يستلزم القول بأن النبي صلى الله عليه وآله دُفن في بيت عائشة أي قدح في زوجات رسول الله صلى الله عليه وآله الأخريات

وبالمقابل فإن ثبوت أن قبر النبي صلى الله عليه وآله في بيت عائشة لا يدل على أي فضيلة لعائشة؛ لأنه بالنتيجة بيت من بيوت النبي صلى الله عليه وآله كما قلنا، وهو كسائر بيوته الأخرى.

کثیر حوادث کاو قوع دلالت کرتاہے کہ لوگ حضرت عائشہ گی حیات میں قبر نبی مَثَلَّ اللَّهُ مِی ہِ آیا کرتا ہے کہ لوگ حضرت عائشہ گیا ہے۔ اور ممکنہ طور پر وہاں بیٹھا کرتے تھے کیا عائشہ کی گاگھر ہر اس شخص کے لیے ہمیشہ کھلا رہتا تھا جو بھی قبر رسول مَثَلِ اللَّهِ کِمِی زبارت کرنے کاخواہش مند ہو تا تھا ؟

یہ سب حوادث دلالت کرتے ہیں کہ کہ نبی مَنگالِیْکِمْ ازواج کے ججروں کے علاوہ کسی وسیع مقام پر دفن کیے گئے۔ یہ وہ مقام تھا جہال لوگ بالعموم آتے جاتے تھے۔ یہ ازواج کے گھروں کے قریب تھا۔ (امام احمد بن حنبل نے اپنی سندسے جو روایت کیا ہے کہ عائشہ نے فرمایا: ہمیں رسول اللہ مَنگالِیْکِمْ کے دفن کیے جانے کا پتا نہیں چلا مگر جب ہم نے رات کے آخری پہر بدھ کی رات میٰ ڈالنے کی آواز سنی (منداحمد بن حنبل)

عبد الرزاق نے اپنی مصنف میں اپنی سند کے ساتھ حضرت عائشہ سے روایت نقل کی ہے کہ ہمیں رسول اللہ مُنَا اللہ مُنا اللہ م

مجموعی طور پریہی نتیجہ نکاتا ہے کہ نبی مَنَّا اللّٰیَّا اللّ اللّٰہِ مِیں د فن نہیں کے گئے۔ نبی مَنَّا اللّٰیْا اللّٰہِ مِیں کو تھے۔ یہ جمرہ عائشہ اور خاص حجرے میں کی گئی جہاں نبی مَنَّا اللّٰیْا اور کوں سے ملا قات کیا کرتے تھے۔ یہ حجرہ عائشہ اور دیگر ازواج میں سے کسی کا بھی نہیں تھا گر بعد میں حضرت عائشہ نے دعویٰ کر دیا کہ میں سے حبی د فن کیے گئے ہیں اور لوگوں نے اس کی تصدیق کی حالا نکہ معاملہ ایسا نہیں تھا۔ میرے حجرے میں د فن کیے گئے ہیں اور لوگوں نے اس کی تصدیق کی حالا نکہ معاملہ ایسا نہیں تھا۔ اس بحث کا مقصد حضرت عائشہ کو کم دکھانایاان کی ثابت شدہ فضیلت ان سے سلب کر نانہیں ہوئے ان کی شان میں نقص لازم نہیں آتا جیسا کہ یہ ثابت کرنے سے کہ رسول اللہ مَنَّا اللّٰہُ عَلَیْا اللّٰہُ مَانَّ اللّٰہُ کَا ہُوے اس سے دیگر ازواج کی شان میں نقص لازم نہیں تا ہے۔ حضرت عائشہ کے حجرے میں دفن ہوئے اس سے دیگر ازواج کی شان میں نقص لازم نہیں تا ہے۔ اس طرح حضرت عائشہ کے گھر میں نبی مَنَّا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ مَنَّا اللّٰہُ کَا قبر ثابت کرنے سے حضرت عائشہ کے گھر میں نبی مَنَّا اللّٰہُ کَا قبر ثابت کرنے سے حضرت عائشہ کے گھر میں نبی مَنَّا اللّٰہُ کَا قبر ثابت کرنے سے حضرت عائشہ کے گھر میں نبی مَنَّا اللّٰہُ کَا قبر ثابت کرنے سے حضرت عائشہ کے گھر میں نبی مَنَّا اللّٰہُ کَا قبر ثابت کرنے سے حضرت عائشہ کے گھر میں نبی مَنَّا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ کَا ہُوں کہ کہ کہ کہ کو خورت عائشہ کے گھر میں نبی مَنَّا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ کِیْ اللّٰہُ کے قبر ثابت کرنے سے حضرت عائشہ کے گھر میں نبی مَنَّا اللّٰہُ کَا فَنِی وَنِی اللّٰہُ کَا اللّٰہُ کَانِی کُسی مَنْ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ کَانِی کُسی کو فیل کا کہ کے کہ کہ کا کہ کہ کے کہ کہ کو کے کہ کہ کہ کہ کہ کے کہ کہ کہ کے کہ کہ کے کہ کو کہ کی کا کہ کو کے کہ کہ کے کہ کہ کو کے کہ کہ کے کہ کی کے کہ کے

کیونکہ بہر حال نیتجاًوہ نبی مَنْ اللّٰیَام کے دیگر گھروں کی طرح ایک گھرہے۔

یہ عبارت در حقیقت متعد د شکوک واوہام کامجموعہ ہے۔

اول: زیارتِ قبر نبوی کے لیے لوگوں کی کثرت سے آمدور فت ہوتی ہوگی تو کیا ہے گھر ہمیشہ کھلار ہتا تھاجس میں سیدہ عائشہ رہتی تھیں۔وہ کیسی رہائش گاہ ہوگی جو ہمہ وقت کھلی رہتی ہو؟

ا۔ رسول الله صَلَّى اللهِ عَلَیْهِمُ اور شیخین رضی الله عنهما کی قبر کی زیارت کے لیے جولوگ بھی آتے سیدہ عائشہ گی اجازت سے ہی آتے تھے نہ کہ ہر وقت دروازہ کھلار ہتا تھا۔ جبیبا آپ کے جینیج قاسم بن محد بن ابی بکر کی روایت میں ہے۔

عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ قَالَ: دَخَلْتُ عَلَى عَائِشَةَ فَقُلْتُ: يَا أُمَّةَ اكْشِفِي لِي عَنْ قَبْرِ النَّبِيِّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - وَصَاحِبَيْهِ. فَكَشَفَتْ لِي 12

قاسم بن محمد بن ابی بکر کہتے ہیں کہ میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنھا کے پاس گیا اور میں نے عرض کی اے اماں جان! میرے لیے نبی مُثَلِّقَائِمُ اور ان کے دونوں ساتھیوں کی قبریں کھول دیجے۔ آپ رضی اللہ عنھانے میرے لیے تینوں قبور کھول دیں

۲۔ محققین کے نزدیک حجرہُ عائشہؓ کے بیرونی دروازے تین تھے۔(اندرونی دروازے اس کے علاوہ تھے)

ایک دروازہ: نبی مَثَلِیْتُیْمِ نے جس دروازے کو اپنے لیے مختص کیا تھا۔ اسی سے رسول اللہ مَثَالِیْمِ اپناسر مبارک دوران اعتکاف گھر میں اندر کر دیتے تو حضرت عائشہ رضی اللہ کتاکھی کر دیا کرتی تھیں۔ 13 یہی وہ دروازہ جہال سے حضرت عائشہ نے رسول اللہ مَثَالِیْمِ کی اوٹ میں کھڑے ہوکر حبشیوں کا کھیل دیکھا تھا۔ 14

دو مرا دروازہ: آپ مُلَّالَيْنِمُ کی وفات ہوئی تو جس دروازے سے صحابہ کرام حجرے میں داخل ہو کر صلاۃ وسلام پڑھتے تھے۔ امام شافعی ؓنے اس دروازے کے بارے میں کہا کہ دروازے کی دائیں جانب ہے۔ یہ دروازہ مغربی طرف تھا۔ 15

تيسر ادروازه: وه دروازه جس سے صحابہ وفاتِ نبی مَثَلَ الْيَدِّمُ کے وقت صلاة وسلام پڑھ کے نکل حاتے تھے۔

فَكَانُوا يَدْخُلُونَ مِنْ هَذَا الْبَابِ فَيُصَلُّونَ عَلَيْهِ، ثُمَّ يَخْرُجُونَ مِنَ الْبَابِ الْآخَر $^{16}$ 

وہ اس دروازے سے داخل ہوتے تھے، درود پڑھتے تھے پھر دوسرے دروازے سے نکل جاتے تھے۔

یه دروازه ملک ِشام کی سمت میں تھا۔<sup>17</sup>

لہذاایک ہی دروازہ نہیں تھا کہ داخلے کے لیے ہر وقت سیدہ عائشہ ﷺ کے لیے دقت ہو۔اس لیے ضرور ایک دروازہ مختص کر دیا ہو گا جس سے زائرین داخل ہو کر زیارت کر کے چلے جاتے ہوں گے۔

سو: آج بھی معروف صالحین وصوفیا کی قبور جہاں زائرین کی کثیر تعداد جاتی ہے، کی رسائی قبور تک نہیں ہوتی بلکہ محض قبور پر بنی عمارات کے دروازوں تک محدود ہوتی ہے۔ رسول اللہ مَنَّا عَلَیْمَ اللہ مَنَّا عَلَیْمَ اللہ مَنَّا اللہ مَنَّا عَلَیْمَ اللہ وہ حجرہ اور شیخین کی قبور تک رسائی کی بار بار سعی صحابہ و تابعین کے ہاں نہیں پائی جاتی تھی بلکہ وہ حجرہ نبوی مَنَّا تَلَیْمُ تک محدود رہتے تھے۔

حضرت عمر بن عبد العزیز رحمہ اللہ کی تعمیر کے بعد غالباً قبورِ ثلاثہ کو مستقل بند کر دیا گیا اور آج تک کسی نے زیارت نہیں کی۔

دوم: احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت عائشہ اللہ تدفین کا پتا قبر کی مٹی ڈالنے کی آواز سن کر چلا۔ اگر ان کا حجرہ تھا اور وہیں تدفین ہورہی تھی توان کا آئکھوں دیکھا حال ہوتا چاہیے تھا؟

ا ۔ یہ کیسے ممکن تھا کہ ازواج مطہر ات سب کی سب اور حضرت فاطمہ رضی اللہ عنھن بوقت تدفین مر دول کے در میان کھڑی ہوتیں۔ یقناً وہ سب اسی حجرے میں دوسرے غرفے میں تدفین مر دول کے در میان کھڑی ہوتیں۔ یقناً وہ سب اسی حجرے میں دوسرے غرفے میں

پر دے میں موجو د ہوں گی۔ حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنھاسے بھی بیہ روایت منقول ہے کہ انہیں کھو دنے کے آلات کی آواز سے تدفین کا پتا چلا۔ 18

حضرت فاطمه رضى الله عنها بھى بوقت ِ تد فين موجو د نہيں تھيں۔ صحیح ابن حبان كى روايت كے الفاظ ہيں:

قَالَ أَنَسٌ: «فَلَمَّا دَفَنَّاهُ مَرَرْتُ بِمَنْزِلِ فَاطِمَةَ، فَقَالَتْ: يَا أَنَسُ أَطَابَتْ أَنفُسُكُمْ أَنْ تَحْتُوا عَلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ التُّرَابَ؟ 19

انس فرماتے ہیں جب ہم نے آپ مَنَّ اللَّهِ عَمَّ اللَّهِ مَا اللَّهِ عَمَّ فَاطْمَهٌ کَ گَفْرِ جِلِے گئے۔ انہوں نے کہااے انس تمہار ادل کیسے مان گیا کہ تم نے رسول الله مَنْ اللَّهُ عَلَّيْهِمْ پر مٹی ڈال دی؟

اس روایت میں تدفین کے بعد حضرت انس کا حضرت فاظمہ کے گھر جانا تصریحاً بیان ہوا۔ اگر فاظمہ ڈوفن کے وقت موجود ہو تیں تو ہاں جانے کی ضرورت نہ تھی اور آپ گایہ ارشاد بھی نہ ہوتا ملہ ڈوفن کے وقت موجود ہوتیں تو ہاں جانے کی ضرورت نہ تھی اور آپ گایہ ارشاد بھی نہ ہوتا لا عدیث کے الفاظ صَوْتَ الْمُسَاحِی سے مراد مٹی ڈالنے کی آواز ہے یا جاتے ہوئے لوگوں کے قدموں کی آواز یا کھودنے کے آلات کی آواز ، یہ لفظ دلالت کرتا کہ آپ بالکل قریب تھیں۔ کیونکہ دورسے یہ آواز آہی نہیں سکتی تھی۔ قریب ترین جگہ آپ کا اپنا ججرہ ہی ہوسکتا۔ 20 سے رسول اللہ منگا فین وفات سے تین دن بعد ہوئی۔ اس لیے کسی کے لیے طبعاً ممکن نہیں تھا کہ مسلسل جسم مقدس کے پاس موجو در ہتا۔ خواتین کے لیے وہاں موجو در ہنا مزید ناممکن تھاجب کہ مرد کثرت سے آرہے تھے۔

ا۔ کوئی شک نہیں کہ سیدہ عائشہ کے فضائل و مناقب کی کثرت ہے اور ان کی شان صرف حجرہ عائشہ میں رسول اللہ مَنَّا اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰہ مَنَّا اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰہ مَنَّا اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ مَنَّا اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ مَنَّا اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ مَنَّا اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ مَا اللّٰہ مَنْ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ مَنْ اللّٰہ مَا اللّٰہ مَنْ اللّٰہ اللّٰہ مَلَّ اللّٰہ مَا اللّٰہ مَنْ اللّٰہ مَا اللّٰہ مَنْ اللّٰہ اللّٰہ مَا اللّٰہ مَنْ اللّٰہ مَا اللّٰہ مَنْ اللّٰہ مَنْ اللّٰہ مَا اللّٰہ مَنْ اللّٰہ مَنْ اللّٰہ مَا اللّٰہ مَنْ اللّٰہ مَا اللّٰہ مَنْ اللّٰہ مَن اللّٰہ مِن اللّٰہ مَا اللّٰہ مَنْ اللّٰہ مَن اللّٰہ مَنْ اللّٰہُ مَا اللّٰہ مَا اللّٰہ مَنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مَنْ اللّٰہُ مَنْ اللّٰہُ مَنْ اللّٰہُ مَنْ اللّٰہُ مَنْ اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مَنْ اللّٰہُ مَا اللّٰ اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مَا ا

ر سول الله صَمَّا لَيْنِهِمْ كاكسى جَلَه موجود ہوناكتنا بڑا نضل ہے قر آن كاار شاد ہے:

وَما كَانَ اللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ 21

اللہ ان مشر کین کو عذاب نہیں دے گاجب تک کہ آپ ان کے در میان موجو دہیں۔ رسول اللہ مَنَّالِیْمِیُمَ کا محض کسی جگہ کھڑا ہونا کس قدر کرم ورحمت کا باعث ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو کسی منافق کی قبر کے پاس کھڑا ہونے سے بھی منع کر دیا۔

وَلَا تَقُمْ عَلَى قَبْرِهِ 22

سال بیہ درست ہے کہ دیگر ازواج کے گھر میں رسول اللہ منگالیُّیْرِ کا عدم تدفین ان کے نقص کی دلیل نہیں لیکن یہ بھی حقیقت ہے یہ نثر ف ملنا حضرت عائشہ کے تفوق وفضل کی دلیل ہے۔ جس طرح خاتم النبیبین ہونار سول اللہ منگالیُّیْرِ کا نثر ف وفضل ہے لیکن یہ دیگر انبیا کے نقص وعیب کی دلیل نہیں۔

سم۔ اگر معترض کے نزدیک حجرہ عائشہ طبیں رسول اللہ سَالَ اللّٰہ سَالِ اللّٰہ سَالِ اللّٰہ سَالِ اللّٰہ عَلَیْ کہ عدم تدفین کا اثبات ان کا فضل نہیں تو آخر کیاضرورت پیش آئی کہ عدم تدفین کے حق میں استدلالات کیے جائیں۔ جب دو طرفہ صورت میں کچھ فرق نہیں پڑتا تو آخر انہوں کے اجماع و تو اتر کے خلاف "عدم تدفین کا اثبات "کیوں پسند کیا؟

8۔ اگر رسول الله مَثَالِیْمَیْ کاکسی مقام پر دفن ہونااس مقام کے لیے،ساتھ دفن ہونے والوں کے لیے اور اس جگہ کی مالکہ کے لیے فضل نہیں توبہ ثابت کرنے کی کوشش کیوں کی جاتی ہے کہ جہاں رسول الله مَثَّلَیْمِیْمِ وفن ہیں یہ حجر وَ فاطمہ ﷺ ہے، حجر وَ عائشہ نہیں ؟ پھر جب کوئی شرف وفضل نہیں توسید ناحسن بن علی بن ابی طالب ؓنے اس مقام پر تدفین کی خواہش و کوشش کیوں کی ؟<sup>23</sup>

## حوالے وحواشی

- ابن عبد البر، بوسف بن عبد الله، ابو عمر، القرطبي (المتوفى: ٣٦٣مه)، الاستذكار، تحقيق: سالم محمد عطا، محمد على معوض، دار الكتب العلمية، بيروت، طبع اول، ١٣٢١هه/ ٢٠٠٠، ٣/ ٥٣
- 2 ابن کثیر ، اساعیل بن عمر ، ابوالفداء (المتوفی: ۲۵۷ه ) ، البدایه والنهایه ، تحقیق: عبدالله بن عبدالمحسن الترکی ، دار هجر ، بیروت ، طبع اول ، ۱۸ ۲۱ ه / ۱۹۹۷ء ، ۸ / ۱۵۳
- 3- البخارى، محمد بن اساعيل، ابو عبد الله (التوفى:۲۵۲ه)، الادب المفدد ، تحقيق: سمير بن قمين الزهيرى، مكتبة المعارف، الرياض، طبع اول، ۱۹۹۹هـ/۱۹۹۸ء، ص ۲۳۰
- 4 مفتی محمد شفیع، مولانا، اوزان شرعیه ، ادارة المعارف، کراچی، طبع سوم، ۱۳۸۲ هـ، س۲۸
- 5۔ ڈاکٹر رانا محمد اسحاقؓ اور ڈاکٹر خالد مدنی نے اپنی تصنیف میں حجر ہُ نبوی کے احاطہ سے متعلق سے تحقیق بیان کی ہے۔

"مشرق سے مغرب تک جنوبی سمت قبلہ کی طرف 10/فٹ، 1/انچ مشرق سے مغرب تک شال کی طرف 10/فٹ، 10/نچ مشرق سے مغرب تک مشرق کی طرف 11/فٹ، 10/نچ شال سے جنوب تک مغرب کی طرف 11/فٹ، 10/نچ شال سے جنوب تک مغرب کی طرف 11/فٹ، 1/منچ شال سے جنوب تک مغرب کی طرف

(محمد اسحاق، ڈاکٹر خالد مدنی، مدینة النبی، ادارہ اشاعت اسلام، لاہور، پہلا ایڈیش، ۹۰۰ ۲ء، ص ۲۳۹)

- 6- ابن سعد، محمد بن سعد، ابو عبد الله ، البغدادي (التوفى: ۲۳۰هه)، الطبقات الكبرى، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، طبع اول، ۱۹۱۰ه / ۱۹۹۰، ۲۲۴/۲
- 7 السمهودي، على بن عبد الله، نور الدين ،ابو الحن (المتوفى: ١١١ه)، وفاء الوفاء باخبار دار المصطفى، دار الكتب العلمة، بيروت، طبع اول ١١٦/٢هه ١١٦/٢
  - 8- مدينة النبي، ص ٢٨٠
- 9- المخلص، محمد بن عبد الرحمن، البغدادى (المتوفى: ٣٩٣هـ)، المخلصيات واجزاء اخرى لابي طاهر المخلص، تحقيق: نبيل سعد الدين جرار، وزارة الاوقاف والشؤون الاسلامية، قطر، طبع اول، ١٢٩هـ / ٢١٧، هـ / ٢٢٧
- ابن شبه، عمر بن زيد، الصرى، ابوزيد (التوفى:٢٦٢هـ)، قاريخ المدينة ، تحقيق: فهيم محمد شلقية ، المجتمع المعربية والمعربية والمعربية والمعربية والمعربية المعربية والمعربية والمعربية المعربية المع
- 11 البخارى، محمد بن اساعيل ،الو عبدالله ،صحيح البخارى، تحقيق: محمد زهير بن ناصر الناصر، دار طوق النجاق، طبع اول، ١٣٢٢هم، ١/ ٩٣، رقم حديث: ٣٢٨، كِتَابُ الصَّلاَةِ، بَابٌ: هَلْ تُنْبَشُ قُبُورُ مُشْرِي الجَاهِلِيَّةِ، وَبُتَّخَذُ مَكَانُهَا مَسَاجِدَ
  - 12 وفاء الوفاء بأخبار دار المصطفى، ١١٦/٢

- 13 حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ الْمُثَنَّى، حَدَّثَنَا يَحْيَى، عَنْ هِشَامٍ، قَالَ: أَخْبَرَنِي أَبِي، عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، قَالَتْ: «كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُصْغِي عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، قَالَتْ: «كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُصْغِي عَائِشَةُ وَهُوَ مُجَاوِرٌ فِي الْمَسْجِدِ، فَأُرْجِلُهُ وَأَنَا حَائِضٌ» (صحيح البخارى، إِلَيَّ رَأْسَهُ وَهُوَ مُجَاوِرٌ فِي الْمَسْجِدِ، فَأُرْجِلُهُ وَأَنَا حَائِضٌ» (صحيح البخارى، كِتَابُ الإعْتِكَافِ، ٣/ ٨٩، رقم مديث: كِتَابُ الإعْتِكَافِ، بَابُ الحَائِضِ تُرَجِّلُ رَأْسَ المُعْتَكِفِ، ٣/ ٨٩، رقم مديث: ٢٠٢٨)
- 14 حَدَّثَنَا عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ، قَالَ: حَدَّثَنَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ سَعْدٍ، عَنْ صَالِحِ بْنِ كَيْسَانَ، عَنِ ابْنِ شِهَابٍ، قَالَ: أَخْبَرَنِي عُرْوَةُ بْنُ الزُّبَيْرِ، أَنَّ عَائِشَةَ، قَالَتْ: «لَقَدْ رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَوْمًا عَلَى بَابٍ حُجْرَتِي وَالْحَبَشَةُ يَلْعَبُونَ فِي الْمَسْجِدِ، وَرَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَابُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَابُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَوْمًا عَلَى بَابٍ حُجْرَتِي وَالْحَبَشَةُ يَلْعَبُونَ فِي الْمَسْجِدِ، وَرَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَسْتُرُنِي بِرِدَائِهِ، أَنْظُرُ إِلَى لَعِيمٍ ﴿ صحيح البخارى، كِتَابُ الصَّلاَةِ، وَسَلَّمَ يَسْتُرُنِي بِرِدَائِهِ، أَنْظُرُ إِلَى لَعِيمٍ ﴿ صحيح البخارى، كِتَابُ الصَّلاَةِ، بَابُ أَصْحَابِ الْحِرَابِ فِي الْمَسْجِدِ، الْمِهُ مِدِ، الْمُهرَابُ فِي المَسْجِدِ، الْمُهرَابُ عَلَيْهِ صَلَّى اللهُ عَلِيهُ وَسَلَّمَ يَسْتُرُنِي بِرِدَائِهِ، أَنْظُرُ إِلَى لَعِيمٍ ﴿ صَحيح البخارى، كِتَابُ الصَّلاَةِ، بَابُ أَصْحَابِ الْحِرَابِ فِي الْمَسْجِدِ، الْمُهُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَسْتُرُنِي بِودَائِهِ فِي الْمَسْجِدِ، اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَسْتُرُنِي بُولَ فَيْ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَسْتُرُنِي اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَسْتُرُنِي بَلِهُ وَالْمَابُونُ فِي الْمُهُ عَلَيْهِ وَالْمَالِيْقِ الْمُعْتِلِي اللهُ عَلَيْهِ وَالْمَرْسُولُ اللّهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَالْمَالِي الْمُعْدِلِ الْمُعْدِلَةُ الْمُعْدِلِ الْمُعْلِيْهِ اللهُ عَلَيْهُ وَلَامُ اللهُ الْعَلَى اللهُ عَلَيْهِ الْمُلْعِلِي اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللّهِ الْمُعْلَى اللّهُ الْمُعْلِي اللّهُ الْمُعْتَابُ الْمُعْلِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهِ اللّهُ الْمُ اللّهُ اللهُ الْعَلْمُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله
  - 15 الادب المفرد ، ص ٢٣٠، رقم حديث: ٢٥١
- 16 ابن حنبل، احمد بن محمد، ابو عبد الله، (المتوفى: ۲۴۱ه)، مشد الامام احمد بن حنبل، تحقیق: شعیب الار نؤوط، عادل مرشد، وآخرون، اشراف: دعبد الله بن عبد المحسن الترکی، مؤسسة الرسالة، بیروت، طبع اول، ۱۲۲۱ه / ۲۰۷۱، ۳۲ / ۳۲۵، تم حدیث: ۲۰۷۱
- 17 الشرى، عبد الرحمان بن سعد بن على ، حجرة النبى الله الديخها و احكامها، مكتبة الملك الفهمد الوطنية اثناء النشر، الرياض، طبع اول، ١٣٣٥ هـ، تحت: المسألة الخامسة: ابواب حجرة النبي ، ص٩٣٥ ١٣٩١ المالك البواب حجرة النبي ، ص٩٣٥ ١٩٩١ الم
- 18 مالك بن انس المدنى (المتوفى: ٩ كه اهه)، الموطأ، تحقيق: محمد مصطفى الاعظمى، مؤسسة زايد بن سلطان آل نھيان، ابوظبى، طبع اول، ١٣٢٥هـ / ١٣٠٥ء، ٢/ ٣٢٥، رقم حديث: ٤٩٢

- ابن حبان، محمد بن حبان، التميى، ابو عاتم (التوفى: ٣٥٣هـ)، صحيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان، تحقيق: شعيب الار نؤوط، مؤسة الرسالة، بيروت، طبع دوم، ١٩٩٣ه / ١٩٩٣ء، ١٩٩٠ بنابُ وَفَاتِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ذِكْرُ: الْخُبَرِ الْمُدْحِضِ قَوْلَ مَنْ زَعَمَ أَنَّ هَذَا الْخُبَرَ تَفَرَّدَ بِهِ عَبْدُ الرَّزَّاقِ عَنْ مَعْمَر، رقم مديث: ٢٦٢٢
- مند احمد کی روایت میں ان الفاظ کا اضافہ ہے: قَالَ مُحَمَّدٌ: وَالْمُسَاجِي:الْمُرُورُ (مشد احمد کی روایت میں ان الفاظ کا اضافہ ہے: قَالَ مُحَمَّدٌ: وَالْمُسَاجِي:الْمُرُورُ (مشد احمد بن حنبل، رقم حدیث: ۳۹۱/۴۰،۲۳۳۳)، جناب مصطفیٰ اعظمی نے مؤطا میں اس حدیث کے حاشے میں کھا ہے جمع کریز ہو الفائس»، وفی ق «هی الفؤوس»، واحدها کرزن" وقع الکرازین» أي: صوت المساحي ومعناه: أخذتها دهشة،
  - 21 الانفال، ۳۳
  - 22 التوبه، ۸۴
- 23 ۔ یہ اشکالات الثینے علی آل محسن کے بیان کر دہ ہیں۔ ان کا یہ مضمون حل دفن النبی صلی اللہ علیہ وسلم فی بیت عائشۃ ؟جو http://arabic.al-shia.org پر موجو دہے۔



# عہدِ مغلیہ کے تعلیمی اقد امات وانصر امات تاریخی جائزہ

### تعارف موضوع

مغل بادشاہوں کی علمی و تحقیق سرگر میوں کا جائزہ لیں توبہ بات واضح ہوتی ہے کہ یہ دور علمی اعتبار سے بر صغیر کا سنہری دور ثابت ہوا بالخصوص جلال الدین اکبر نے شرح خواندگی کو بہتر بنانے میں خاص کر دار ادا کیا۔ اس سنہری دور میں منظم تعلیمی نظام کو فروغ دیا گیا جس میں دینی و عصری تعلیم کے تقاضے پورے ہوتے تھے نیز طب، فنون، ریاضیات، جغرافیہ اور علم جراحی جیسے عصری علوم میں خاطر خواہ پیش رفت ہوئی۔ جبکہ مغلیہ حکومت کے خاتمے اور انگریز حکومت کے دور کے آغاز سے ہی مسلمانوں کے علمی ستون گرتے گئے اور ان کی جگہ انگریزی تعلم نے لے لی جو آج کے مروج ہے۔ زبان کی تبدیلی ثقافتی تبدیلی کا عندیہ ثابت ہوئی اور رفتہ رفتہ اہل برصغیر کے کے مروج ہے۔ زبان کی تبدیلی ثقافتی تبدیلی کا عندیہ ثابت ہوئی اور رفتہ رفتہ اہل برصغیر کے

<sup>\*</sup> ليكچرار شعبه علوم اسلاميه ، جامعه غازى ، ڈيره غازى خان

قلوب وا ذہان سے فکری و نظریاتی آزادی جاتی رہی جو کہ آج کی تعلیمی پالیسیوں سے واضح ہے۔ اہلِ مدارس کے فارغ التحصیل جو کہ مغلیہ دور میں ہیورو کریٹس کی حیثیت تک فائز ہوتے تھے، انہیں آج معاشر ہ وہ مقام دینے سے قاصر ہے۔

مغلوں کے عہد میں تعلیم کے مقاصد

برصغیر میں مغلیہ دورِ حکومت نے دینی اور دنیوی تعلیم کو اجاگر کیا اور شرخواندگی آج کے دور سے کس حد تک بہتر تھی۔ انگریز دورِ حکومت میں مسلمانوں کو اس نظام تعلیم سے دور کیا گیا۔ مدارس کے نظام تعلیم کوختم کرنے کی کوشش کی گئ۔ مدارس کے دینی تعلیم حاصل کرنے والوں کو شرح خواندگی میں شامل ہی نہیں کیا جاتا بلکہ ان کو حکومت میں کسی بھی نوکری پر بھرتی نہیں کیا جاتا تھا۔ جب کہ جلال الدین اکبر کے دور میں مدارس سے تعلیم حاصل کرنے والوں کو اچھے منصب پر تعینات کیا جاتا تھا یعنی کہ مغلیہ دورِ حکومت میں درس نظامی والوں کو بیوروکریٹ کی حیثیت حاصل تھی۔ مغلوں کے دور میں تعلیم کے مقاصد کے بارے میں نھرت جہاں لکھتی ہیں:

"The objectives of education in Mughals Period of India have been stated as follows:

- 1. During the Muslim period, the education was meant to extend the knowledge and propagate Islam.
- 2. The impartment of education took place with the propagation of Islamic principles, laws and social conventions.
- 3. Education was based on religion and its main purpose was to make the individuals religious-minded.
- 4. The Muslim education aimed at the achievement of material wealth and prosperity.
- The Mughal period made immense contribution in the system of education. During this period, the Mughal emperors acquired enormous understanding for learning and recognized the significance of education to a major extent"(1)

مغل عہد ہند میں تعلیم کے مقاصد کو حسب ذیل بیان کیا گیاہے:

- مسلم دور میں ، تعلیم کا مقصد علم کوبر هانااور اسلام کی تبلیغ کرنا تھا۔
- 2. تعلیم کا حصول اسلامی اصولوں، توانین اور معاشر تی روبوں کی تشہیر کے ساتھ ہوا۔
  - تعلیم مذہب پر ببنی تھی اور اس کا بنیادی مقصد افر اد کومذہبی ذہن سازی کرنا تھا۔
    - 4. مسلم تعلیم کامقصد مادی دولت اور خوشحالی کاحصول ہے۔
- 5. مغل عہد نے نظام تعلیم میں بے پناہ حصہ ڈالا۔ اس عرصے کے دوران، مغل شہنشاہوں نے سکھنے کے لئے بہت زیادہ تفہیم حاصل کی اور ایک اہم حد تک تعلیم کی اہمیت کو تسلیم کیا غیر منقسم ہندوستان میں بھی مدارس کے قیام کی ایک زر یں تاریخ ہے۔ عہدِ سلطنت میں اور بعد میں مغلیہ عہد میں ملک کے ہر حصہ میں مدارس قائم کیے گئے۔ ان میں تمام مروجہ علوم پڑھائے جاتے تھے۔ ان مدارس کو حکومت کی سرپرستی حاصل رہتی تھی اور ان کا پورا خرچ سرکاری طور پر اٹھایا جاتا تھا۔ ہندوستان سے جب مسلمانوں کی حکمر انی ختم ہوئی اور اس پر انگریزوں کا تسلط قائم ہواتو ان مدارس پر افقاد پڑی۔ سرکاری امداد سے محروم ہوجانے کی وجہ سے وہ بند ہو گئے۔ انگریزوں نے اپنا نظام تعلیم جاری کیا۔ اس کے تحت جو تعلیمی ادارے قائم کیے گئے وہ خام ہرے کہ انگریزوں کی ضرورت پوری کرنے کے لئے تھے۔ سیاسی یلغار کے ساتھ فکری یلغار کے ساتھ فکری یلغار

### مغل دور میں تعلیم کے اہم مر اکز اور ترو تے کسانیات

مغل دور میں تعلیم کے اہم مرکز کے طور پر آگرہ، فتح پور سیکری، دہلی، گجرات، لاہور،
سیالکوٹ، جو نپور، اجمیر وغیرہ مشہور تھے۔ مغل دور کے حکمر انوں نے 'فارسی' کو اپنی سرکاری
زبان قرار دے رکھاتھا مگر ان کے درباروں میں فارسی کے علاوہ سنشکرت کا بھی استعال ہو تا تھا۔
مغلوں کے زمانے میں فارسی، عربی اور سنشکرت ہی نہیں بلکہ علا قائی زبانوں کو بھی فروغ ملا۔ کھڑی
بولی، برج بھاشا، اود ھی، بھو جپوری اور پوربی کو اسی زمانے میں پھلنے پھولنے کا موقع ملاجو عوام کی
زبانیں تھیں۔ اسی دور میں بنگال میں بنگالی زبان کو فروغ حاصل ہو ااور لٹریچر تخلیق پایا۔ اسی عہد

میں کشمیری زبان نے ترقی پائی اور اس میں ادب کی تخلیق ہوئی۔رامچر تمانس (تلسی داس) سورساگر (سورداس) اور پدماوت (ملک محمد جائسی) اسی زمانے کی تخلیق ہیں۔بہت سی کتابیں حکومت کے تعاون کے بغیر بھی لکھی گئیں۔(2)

ہندوستان میں مسلم عہد حکومت میں اگر چہ بادشاہوں کے یہاں بڑے بڑے علاو فضلا، منتخب
روزگار اور اپنے اپنے فن میں بکتا افراد جمع رہتے تھے، لیکن عام آدمی تک تعلیم کی صورت حال
اوسط ہی رہی۔ تاریخ میں عہدوسطی میں کسی حکومت کا خواہ وہ کتنی ہی ترقی یافتہ کیوں نہ ہو، محکمہ
نعلیمات کا اندارج نہیں ملتا۔ ہندوستان میں مسلم عہد حکومت میں ایک خاص محکمہ بنایا گیا تھا،
مذہبی امور اور تعلیمی اداروں کی دیچہ بھال کرناجس کی ذمہ داری میں شامل تھا۔ اس کے باوجو دیے
بات بھی بچے کہ ایساکوئی قابل ذکر حکمر ال نہیں گزراجس کا نام کسی نہ کسی سطح پر اس کے عہد
میں کسی مدرسے یا مکتب سے وابستہ نہ رہا ہو۔ مسلم حکمر انوں نے اپنی مملکت میں ملک کے طول و
عرض میں بہت سے مدرسے کھولے، کتب خانے قائم کیے اور علمی خدمات کی سرپرستی کرنے میں
کسی بیچھے نہیں رہے۔

### مسجدبدوجه مدوسه

عہدِ مغلیہ میں اکثر و بیشتر مساجد میں تعلیم و تعلیم کا سلسلہ جاری تھا۔ کیونکہ مسجد اسلامی معاشرے کے مستقل اور مرکزی ادارے کے طور پر ہر اسلامی دور میں اہم رہی ہے۔ مسجد صرف ایک عبادت خانہ نہیں بلکہ در بار، عدالت، مقام مشاورت، مکتب، اقامت گاہ، کتب خانہ، مطب، فنون لطیفہ کی نمائش اور اعلانات کے مرکز کے طور پر استعال ہوتی رہی ہے۔ یہ اخلاق ساز ادارہ دینی اور دنیاوی تعلیم و تربیت کے لیے مخصوص رہا ہے۔ رسول اکر م عالم منگالیڈیٹم نے مدینہ منورہ جاتے ہوئے مدینہ سے بہلی مسجد ہے۔ آپ منگالیڈیٹم جب مدینہ پہنچ تو آپ نے المربد "میں مسجد نبوی کی بنیاد ڈالی اور اس مسجد میں مسلمانوں نے دینی و دنیاوی تعلیم دینی شروع کی۔ تحقیقات سے معلوم ہوا کہ اسلام کے بالکل ابتدائی دور میں مدینہ میں

نو اور مساجد تھیں جہاں تعلیم و تدریس کا مقدس فریضہ سرانجام دیا جاتا تھا۔ جن میں مسجد بنی عربی مسجد بنی عربی مسجد بنی عبید، مسجد بنی عربی ساعدہ، مسجد بنی عبید، مسجد بنی ساعدہ، مسجد بنی مسجد بنی ساعدہ، مسجد بنی دائے وغیرہ شامل ہیں۔(3)

مسجد اسلام کاروایتی ادارہ ہے جس کی ابتداء مسجد نبوی سے متصل اصحاب صفہ کی درس گاہ سے ہوئی جو باہر سے آنے والے طلبہ کے لیے دارالا قامہ کاکام دیتی تھی اور مدرسے کا بھی۔ پہلی صدی ہجری میں جہاں جہاں بھی اسلام کے قدم ہے، مسجد تعلیم کا مرکز رہی۔ تعلیم اور مسجد کا بھی تعلق ہے۔مسجد نبوی میں پہلی تعلیم گاہ کے قیام نے اس روایت کو قائم کر دیا اور بعد میں مسلمانوں کی پوری تاریخ میں اس روایت کو فروغ دیا گیا اور اس کے ذریعے طلبہ کی زندگیاں مسلمانوں کی خصوص ثقافی نظام کے سانچے میں ڈھلتی چلی گئیں۔(4)

عہدِ مغلیہ میں بھی عموماً درس و تعلیم کے لیے الگ سے مستقل عمار تیں نہیں تھیں بلکہ اس کام کے لیے زیادہ تر مساجد سے کام لیا جاتا تھا جہاں با قاعدہ کلاسیں لگائی جاتیں اور لوگ ان مبارک حلقوں میں حصولِ تعلیم کے لیے شرکت کرتے تھے۔ اسی وجہ سے آپ ہندکی قدیم مساجد میں دیکھیں گے جہاں صحن مسجد کے ارد گرد کمروں کی قطاریں آج بھی نظر آئیں گی، یہ دراصل طلباء دیکھیں گے جہاں صحن مسجد کے ارد گرد کمروں کی قطاریں آج بھی نظر آئیں گی، یہ دراصل طلباء قیام کرتے تھے۔ ہندوستان کے قدیم اسلامی شہروں میں قدم قدم پر آپ کو وسیع و شاندار مساجد ملیں گی، دلی، آگرہ، لاہور، ملتان، گجرات، احمد آباد، جو نپور، حیدرآباد دکن وغیرہ قدیم اسلامی دارالسلطنتوں میں جو اب تک باقی ہیں ان کی موجودہ صورت و ہیئت دیکھ کر معلوم کیا جاسکتا ہے کہ ان کا اکثر حصہ تعلیم دین کے لیے استعال کیا جاتا تھا۔

مذہبی رواداری کی ایک علامتی مثال کے طور پر مغل بادشاہ اکبر کا مشہور عبادت خانہ تھا، یہ عبادت خانہ اس نے ۵۷۵ء میں فتح پور سیکری میں عبادت خانہ اکبر کا ایک بڑا عبادت خانہ تھا۔ یہ عبادت خانہ اس نے ۵۷۵ء میں فتح پور سیکری میں بیات کیا۔ پہلے پہل اس میں صرف سنی مسلمان آپس میں بحث مباحثہ کرتے تھے مگر بعد میں بیہ

ہندو، سکھ، عیسائی اور شیعہ سی سمیت تمام مسلمان فرقوں کے لیے کھول دیا گیا۔ اکبر کی ابتدائی زندگی کا جب مطالعہ کیا جاتا ہے تو پتا چاتا ہے کہ وہ ایک عقیدہ پرست مسلمان اور پشتی تصوف کا مداح تھا۔ کئی برس تک اس کا یہ حال تھا کہ جس طرح سیدھے سادھے مسلمان خوش اعتقاد ہوتے ہیں، اسی طرح احکام شرح کو صدق دل سے بجالا تا، باہماعت نماز پڑھتا، اذان کہتا، مسجد میں اپنے ہتھ سے جھاڑو دیتا، علاو فضلا کی تعظیم کرتا۔ ڈان سب کے باوجود اکبر روحانی بے چینی کا شکار تھا، بہت سے مسائل اسے پریثان کرتے، علم کی طرف رجوع کرنے کے باوجود البر روحانی بخش جو اب بہت سے مسائل اسے پریثان کرتے، علم کی طرف رجوع کرنے کے باوجود اسے تعلی کا شکار ہو گیاجو واضح طور پر جلتی تحریک اور آزاد خیال صوفیہ کے خیالات کے ماصل نہیں ہوتے سے بیدا ہوئی تھی۔ روحانی تسکین کے لیے اس نے مختلف مذاہب کے ارباب علم ودانش کی طرف رجوع کیا اور اس کی ابتد امسلمانوں کے ہی مختلف مسالک کے نقطہ نظر کو سجھنے کی کوشش طرف رجوع کیا اور اس کی ابتد امسلمانوں کے ہی مختلف مسالک کے نقطہ نظر کو سجھنے کی کوشش عمارت تعمیر کروائی، جے عبادت خانہ کا نام دیا گیا۔ اس عبادت خانے میں مختلف فرقوں کے علاکو مدعوکی سہ پہر کو مدعوکی بیا ہو کہ دو اکبر ہر جمعہ کی سہ پہر کو مدعوکی بیا جو اکتوا ہوا کی رہا کیا۔ اس عبادت خانے میں مختلف فرقوں کے علاکو مدعوکی بیا ہو کہ کا بیا ہوا کر تا تھا۔ (6)

عبادت خانے کے مباحث نے اکبر کے ذہن پر بھی اچھے اثرات مرتب نہ کیے۔ اکبر ان مباحث میں شرکت کرنے والے علما کے سانی رویے سے دل بر داشتہ ہوا۔ کیوں کہ ان لوگوں نے بہلے موقع پر ہی نشستوں کی ترتیب پر ایک دوسر سے الجھنا شروع کر دیا۔ وہ یہ سجھتے تھے کہ ایس محافل میں علم و فکر کی بجائے شہنشاہ اکبر سے قربت کے حوالے سے ان کی عظمت کا تعین ہو گااس مسئلے کو حل کرنے کی خاطر ارباب علم کو جنوب، اہل طریقت کو شال، امر اکو مشرق اور سادات کو مغرب میں جگہ دینے کا حکم دیا گیا۔ اس کے بعد جب عبادت خانہ کی با قاعدہ کارروائی کا آغاز ہوا تو

ا کبریہ دیکھ کر جیران ہو گیا کہ ان لو گوں میں سے ہر ایک اپنے علاوہ دوسرے لو گوں کو گم راہ تصور کر تاہے۔اس صورت حال نے علم و دانش کے ان دعوے داروں سے اکبر کوہی زار کر دیا۔ (<sup>7</sup>) درج مالا صورت حال کے بعد بھی اکبر کی ذہنی جستجو ختم نہیں ہوئی۔عبادت خانہ کے مباحث میں ابوالفضل کے آنے کے بعد اور جوش وخروش پیدا ہو گیا۔ آہستہ آہستہ اکبر نے ان مباحث میں دیگر مذاہب کے علما کو بھی شامل کیا بہال تک کہ یہ عیادت خانہ بین المذاہبی م کزین گيا۔1572ء ميں تين عبادت خانوں کی تغمير مکمل ہوئی، ان کی تغمير کاپس منظر په تھا کہ جب پچھلے چند سالوں میں اکبر کوبڑی بڑی فتوحات میں اور مملکت کی حدود میں دن بدن اضافہ ہو تا جلا گیا، ملک نظم ونسق حسب منشا قائم ہو گیاتواس کی توجہ زیادہ تر عبادت وریاضت کی طرف ہو گئی۔ جناں جیہ اجمیر کی در گاہ اور درویشوں کے ساتھ محبتیں رہنے لگیں اور اس کے زیادہ تر او قات اللہ ورسول کے تذکرے میں گزرنے لگے۔ ان محافل میں وہ تصوف کی ہاتوں، فقهی مسائل اور علمی مباحث میں مصروف رہتا، راتوں کو بھی اٹھ کرعبادت کر تار ہتا۔ کسی نے" باہو" اور" بامادی کاو ظیفہ بتادیا عموماراتوں کو فرش پر بیٹھ کر مراقبہ کرتا اور یہ وظیفہ پڑھا کرتا۔ ان دنوں اس کے دل پر اللہ کی عظمت کا بڑا اثر تھا۔ جا کم بزگالہ سلیمان کر رانی کے متعلق اس نے سن رکھا تھا کہ وہ مشائین اور علما کے ساتھ تہجد کی نماز یا جماعت ادا کر تا تھااور فجر کی نماز تک ان علما کی محالس میں تفسیر ویذ کیر میں مصروف رہتا ، فنجر کی نماز پڑھنے کے بعد ملکی معاملات ، فوج اور لشکر کے حساب کتاب میں وقت گزار تھا۔اس کے اس معمول میں بھی فرق نہیں آتا تھا۔اکبر نے بھی اسی طرح اپنے او قات تقسیم كرركھے تھے۔ان دنوں مير زاسليمان كي آمد كي اطلاع تھي،م زاسليمان صوفي منش،صاحب حال باد شاہ تھا، صاحب بیعت بھی تھا۔ لوگ اس کے ہاتھ سر مریدی کی بیعت کیا کرتے تھے۔لہذا اکبر نے شوق عبادت اور کچھ آنے والے معزز مہمان کی خاطر شیخ عبد اللّد نیازی کے جرہ پر ایک بڑی عبادت گاہ تعمیر کروائی۔ عبد اللہ نیازی شیخ الاسلام سلیم چشتی کے مرید تھے بعد میں مہدوی سلسلے سے وابستہ ہو گئے۔اس عبادت گاہ کے جاروں طرف ایک وسیع ایران اور نواب تلاونامی حوض تیار

کر لیا گیااور اس جرے کوعیادت خانہ کا نام دیاجو بعد میں عبادت خانہ ہو گیااس کامعمول تھا کہ ہر جمعے کی نماز کے بعد شیخ الاسلام کی خانقاہ سے اس عبادت خانہ میں آکر مجالس منعقد کر تا۔ان محافل میں نام ور علماء مشائخ اور قریبی دوست شامل ہوتے ، دوسرے لو گوں کو اس میں آنے کی اجازت نہیں تھی۔اس محفل میں علمی مباحث اور مذاکر ہے ہوتے۔اس عبادت خانے میں ہر جمعے کی رات بھی ایک محفل منعقد ہوئی جس میں سادات، مشائخ، علم اور امر ابھی حاضر رہتے تھے۔ باد شاہ کے قریب نشست لینے کے لیے اکثر تقدیم و تاخیر کا جھگڑا ہو جاتا اس لیے اکبر نے یا قاعدہ نشستوں کا تعین کر دیا۔ اور باری باری ہر ایک کی نشست گاہ پر جا کر ان کے مباحث میں حصہ لیتا۔8اس کے علاوہ عہد جلال الدین میں مذہبی رجانات کو سمجھنے کے لیے معمول اکبر کچھ یوں ہے فتح پور آنے کے بعد اکبر اینازیادہ وقت عبادت خانے میں علما کی محفل میں گزار تا۔ جمعے کی راتیں شب بیداری میں گزرتی تھیں، دینی علوم اور اصل و فرع کی باتیں جاری رہیں۔ان محالس میں علما ایک دوسرے پر سبقت لے جانے کی غرض سے اس حد تک اختلاف میں آگے چلے جاتے کہ دوسروں کے لیے تکفیری کلمات بھی کہہ جاتے۔ 9 کبر کااصول اعظم یہ تھا کہ نیکی ہر ایک مذہب میں ہے پس ہمیں چاہیے کہ نیکی اختیار کرلیں اور ہاقی ماندہ ترک کر دیں۔اس کااس بات پر بھی اعتقاد تھا کہ ہر ایک انسان میں کچھ نہ کچھ خوبی ہوتی ہے اس لیے وہ اکثر در گزرسے کام لیتا، جب تک اصلاح کی امید رہتی تھی سزاد بنا پیند نہ کر تا۔ معاف کر کے بہت خوش ہو تا تھااس کے طریقے کا ایک بڑا اصول یہ تھا کہ گنهگار سے کہنا کہ اب تو چلا جا پھر گناہ نہ کرنا۔ (10)

## عہدِ مغلیہ میں تعلیم کے مختلف ادوار اور نصاب

رسول لله مَثَلَ اللَّهُ مَثَلَ اللَّهُ مَثَلَ اللَّهُ مَثَلَ اللَّهُ مَثَلَ اللَّهُ مَثَلَ اللَّهُ مَثَلَ اللهِ معلم تصے اور صفه مسجد نبوی پہلا با قاعدہ اسلامی دارالعلوم تھا۔ زمانہ رسالت کے بعد خلفائے دارالعلوم تھا۔ یہاں نصاب نصاب نصاب رہے۔ حضرت عمر کے دور میں شعر وادب بھی شامل نصاب رہے۔ حضرت عمر کے دور میں شعر وادب بھی شامل نصاب ہوگئے۔ عربی زبان وادب کی تعلیم فہم قر آن وحدیث کے لیے مد تھی۔ عربی زبان

چو نکہ قرآن و حدیث کی زبان ہے لہذا اس کے متعلقہ علوم مین محو، صرف، لغت اور معانی بھی شامل نصاب ہو گئے۔ احادیث کی جانج پر کھ کا سوال ہواتو علم اساء الرجال ظہور پذیر ہو کر نصاب کا جزوبین گیا۔ دینی اور دنیوی علوم میں قرآن و حدیث اور فقہ و تفسیر کے علاوہ تاریخ و فلسفہ، شعر و ادب، کتابت و خطابت، نقاشی وخوشنوی، علم کیمیا اور موسیقی جیسے علوم و فنون بھی عہد بنوامیہ میں شامل نصاب ہو گئے۔ دور عباسیہ میں قرآن و حدیث کے علاوہ قرآن و کتابت، خوشخطی، عربی گرائم اور سیرت نبوی منگائی اور عملی تاریخی حقائی نیز علم حساب اور صرف و نحو کی مبادیات کی تعلیم بھی شامل نصاب تھی۔ اس دور میں مروج نصاب تعلیم میں شامل علوم کو دوبڑی اقسام میں کی تعلیم بھی شامل نصاب تھی۔ اس دور میں مروج نصاب تعلیم میں شامل علوم کو دوبڑی اقسام میں صرف و نحو، شعر و ادب اور لغت و بیان جیسے علوم شامل ہیں۔ دوم وہ علوم جو مسلمانوں نے غیر عمر بول سے حاصل کے، انہیں علوم عقلیہ کہتے ہیں۔ ان میں فلسفہ، اقلید س، طب، کیمیا، تاریخ، عفر افیہ، موسیقی اور نجوم شامل ہیں۔

عہدِ مغلیہ میں رائج نصاب تعلیم کو چار ادوار میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔ (11) ذیل میں اسی بنیاد پر اختصار کے ساتھ عہد وسطی میں ہندوستانی مسلمانوں کے نصاب تعلیم کا ایک خاکہ پیش کیا جارہا ہے:

پہلا دور: اس کا آغاز ساتویں ہجری سے سمجھنا چاہیے اور انجام دسویں صدی پر اس وقت ہوا جب کہ دوسر ادور شروع ہو گیا تھا، کم و بیش دوسوبر س تک اِن فنون کی تحصیل معیار فضیلت سمجھی جاتی تھی: صرف، نحو، ادب، بلاغت، فقہ، اصول فقہ، منطق، کلام، تصوف، تفسیر، حدیث۔ اس طقے کے علاء کے حالات سے معلوم ہو تا ہے کہ اس زمانے میں علم فقہ معیار فضیلت تھا، حدیث میں صرف مشارق الانوار کا پڑھ لیناکا فی سمجھا جاتا تھا اور حدیث میں مزید درک و مہارت کے لئے مصابح آخری کتاب تھی۔ اس زمانے عیں ہیں جو خصوصیات نظر آتی ہیں وہ فاتحین ہند مصابح آخری کتاب تھی۔ اس زمانے کے نصاب تعلیم میں جو خصوصیات نظر آتی ہیں وہ فاتحین ہند

نے بچھائی وہ غزنی اور غور سے آئے تھے، یہ وہ مقامات تھے جہاں فقہ اور اصول فقہ کا ماہر ہو ناعلم و فن کاطر زامتیاز سمجھاجا تا تھااور ان ممالک میں فقہی روایات کا یابیہ بہت بلند تھا۔

دو مرا دور: نویں صدی ہجری کے آخر میں شیخ عبد اللہ اور شیخ عزیز اللہ ملتان سے دہلی سلطان سکندر لود ھی کے دربار میں آئے اور انھوں نے سابقہ معیار فضیات کو کسی قدر بلند کرنے کے لئے قاضی عضد الدین کی تصانیف مطالع و مواقف اور علامہ سکاکی کی مقاح العلوم نصاب میں داخل کیں۔اس دور میں میر سید شریف کے تلامٰہ ہے تلامٰہ نے شرح مطالع اور شرح مواقف اور علامہ تفتازانی کے شاگر دول نے مطول و مخضر المعانی اور تلوج و شرح عقائد نسفی کو رواج دیا۔ نیز اس نمانہ میں شرح و قابیہ اور شرح جامی داخل نصاب کی گئیں،اس دور کے آخر میں شیخ عبد الحق محدث نمانہ میں شرح و قابیہ اور شرح جامی داخل نصاب کی گئیں،اس دور کے آخر میں شیخ عبد الحق محدث دہلوینے علائے حرمین شریفین سے علم حدیث کی بھی درس حدیث کی اشاعت کی کوشش کی۔اس طبقے کی اان کے بعد ان کے فرزند شیخ نورالحق نے بھی درس حدیث کی اشاعت کی کوشش کی۔اس طبقے کے علمائے کرام کے حالات سے معلوم ہو تا ہے کہ اس زمانے میں مقاح العلوم سکاکی اور قاضی عضد الدین کی مطالع اور مواقف کتابیں تھیں۔

تغیر ادور: دسویں صدی کے اخیر میں میر فتح اللہ شیر از (ایران) سے ہندوستان آئے، اکبر نے ان کو عضد الملک کا خطاب دے کر پذیر ائی کی ، انہوں نے سابق نصاب درس میں کچھ معقولی کتابوں کے اضافے کئے اورانھیں کے زیر اثر ہندوستانی نصاب میں ان کارواج ہوا۔ حضرت شاہ ولی اللہ صاحب نے جو اس دور کے سب سے آخری مگر سب سے زیادہ نامور عالم تھے، حرمین شریفین اللہ صاحب نے جو اس دور کے سب سے آخری مگر سب سے زیادہ نامور عالم تھے، حرمین شریفین تشریف لے گئے اور وہاں چو دہ ماہ قیام فرما کر علم حدیث کی تنکیل کی اور ہندوستان آکر اس سر گرمی سے اس کی اشاعت کی کہ جس کے اثرات آج تک باقی ہیں، حضرت شاہ ولی اللہ اور ان کے اخلاف نے صحاح ستہ کے درس و تدریس کو اپنی سعی و کوشش سے جزونصاب بنادیا۔ شاہ صاحب نے ایک نے صحاح ستہ کے درس و تدریس کو اپنی سعی و کوشش سے جزونصاب بنادیا۔ شاہ صاحب نے ایک نیز ہایوں اور اکبر کے زمانے میں ایر ان سے جو نیا تعلق ہوا تھا، اس نے بتدر تے ہندوستان کے علمی نیز ہایوں اور اکبر کے زمانے میں ایر ان سے جو نیا تعلق ہوا تھا، اس نے بتدر تے ہندوستان کے علمی نیز ہایوں اور اکبر کے زمانے میں ایر ان سے جو نیا تعلق ہوا تھا، اس نے بتدر تے ہندوستان کے علمی

مذاح میں ایک جدید تغیر پیدا کر دیا تھا، مغل دربار کے ایرانی امر اء اور علماء کے ذریعے منطق اور فلسفہ کو آہتہ آہتہ دوسرے علوم پر فوقیت حاصل ہوتی گئی ؟اس لیے شاہ صاحب کے نصاب کو قبول عام حاصل نہ ہوسکا۔

چوتھا دور: چوتھا دور: چوتھادور بارہویں صدی ہجری سے شروع ہوا، اس کے بانی ملا نظام الدین سہالوی لکھنوی تھے جن کا مرکز فرنگی محل لکھنو تھا۔ درس نظامی کے نام سے جو نصاب آج تمام مدارس عربیہ میں رائج ہے وہ ان ہی کی یاد گار ہے۔ ملا نظام الدین نے دور سوم کے نصاب میں اضافہ کرکے ایک نیانصاب مرتب کیااور اس دور میں پڑھائی جانے والی کتابوں کو حتی الامکان جع کرنے کی کوشش کی۔ درس نظامی میں تیرہ موضوعات کی تقریباً چالیس کتابیں پڑھائی جاتی تھیں۔ فقہ اور اصول فقہ کے ساتھ، تفییر میں جلالین وبیضاوی اور حدیث میں مشکاۃ المصائح داخل تھی۔ انھوں نے ریاضی اور فلکیات کی گئی کتابیں اور ہندسہ (انجینئرنگ) پر بھی ایک کتاب شامل نصاب کی۔ اس میں طب، تصوف اور ادب کی کوئی کتاب شامل نہیں تھی اور منطق و فلسفہ کو خاصی جگہ دی گئی۔(12)

ایک زمانہ ایسا بھی گزرا ہے کہ جب ہندوستان میں مسلمانوں کی اعلیٰ درس گاہوں میں ہزارہا طلبا سبق میں حصہ لیا کرتے تھے، بلکہ ایسا بھی ہوتا تھا کہ بعض او قات ایک استاد کے درس میں سیڑوں طلبا شریک ہوتے تھے۔ وہ ملک میں علم و فن کی ترقی کا باعث بھی ہے اور اس کے نتیج میں ملک میں بڑے بڑے ادبا، شعر ااور عالم وفاضل پیدا ہوئے اور انہیں بادشا ہوں کے یہاں سے اہم مندیں عطاکی گئیں۔ یہ تمام تعلیم کا انتظام مفت ہوتا تھا۔ غریب اور ہونہار طلبا کو قیام وطعام کے ساتھ ساتھ وظائف بھی دیے جاتے تھے۔ ان مدارس میں امیر وغریب کے بچوں میں کوئی تفریق نہیں برتی جاتی تھی۔ ساتھ وظائف بھی دیے جاتے تھے۔ ان مدارس میں امیر وغریب کے بچوں میں کوئی تفریق نہیں برتی جاتی تھی۔ ساتھ وظائف بھی دیے جاتے تھے۔ ان مدارس میں انداز میں نگاہ رکھتے تھے۔ حکومتی سطح پر تعلیم کا اداروں کے اخراجات پورے کرنے کے لیے انہیں بڑی بڑی جائدادیں اور جاگیریں وقف کر دی جاتی تھیں، بلکہ اس زمانے میں کتابوں کی طباعت کا کوئی انتظام نہیں تھا، جو تعلیم کی ترقی اور جاتی تھیں، بلکہ اس زمانے میں کتابوں کی طباعت کا کوئی انتظام نہیں تھا، جو تعلیم کی ترقی اور

اشاعت میں ایک بڑی رکاوٹ تھی۔ گرہاتھ سے کتابیں لکھنے کارواج خوب تھا، اس کے لیے کاتب رکھے جاتے تھے۔ اس سے فن کتابت کو بہت عروج حاصل ہوا۔ خوش نولیں اور خطاطی کے اس دور کے بہت سے نمونے ملک اور بیر ونی ممالک کی مختلف لا تبریر یوں میں آج بھی محفوظ ہیں۔ المختصر عام طور پر تعلیم کے حصول کے تین ذرائع تھے۔ مکتب اور مدر سے، مساجد اور خانقاہیں اور بعض مخصوص گھر انے۔ اس زمانے میں بھی اعالی تعلیم تک بہت قابل ذکر طلبابی پہنچ پاتے تھے، لیکن عام طور پر تعلیم کا حصول بہت مشکل نہیں تھا۔ تقریباً تمام مساجد اور خانقاہوں میں جو مدر سے لیکن عام طور پر تعلیم کا حصول بہت مشکل نہیں تھا۔ تقریباً تمام مساجد اور خانقاہوں میں جو مدر سے قائم شے، ان میں دینی اور دنیوی دونوں طرح کی تعلیم کا انتظام ہو تا تھا۔ مسلم عہد حکومت کی تعلیم کے معیارات کا آج کے زمانے کی تعلیمات سے موازنہ کرنے سے اندازہ ہو تا ہے کہ ان کا معیار کے دور کے نمانی فرق پر غور کیا جائے اور جدید تعلیم و ترقیت کو ملحوظ رکھا جائے تو پھر بھی نتائج میں بہت کے زمانی فرق پر غور کیا جائے اور جدید تعلیم و ترقیت کو ملحوظ رکھا جائے تو پھر بھی نتائج میں بہت زیادہ فرق نظر نہیں آئے گا۔ ایک سب سے بڑا جو فرق ہے وہ تربیت کا ہے، اس زمانے میں جو تربیت ہوتی تھی، آج اس کا فقد ان ہے۔

تیر ہویں صدی کے وسط میں ہندوستان میں علم کے تین مرکز قائم تھے؛ دہلی، کھنو اور خیر آباد۔ گو نصاب تعلیم تینوں کا قدرے مشترک تھا، تاہم تینوں کے نقطہ ہائے نظر مختلف تھے۔ دہلی میں حضرت شاہ ولی اللہ صاحب کا خاندان کتاب و سنت کی نشروا شاعت اور تعلیم و تدریس میں ہمہ تن مشغول تھا، یہاں تفسیر و حدیث پر زیادہ توجہ دی جاتی تھی، علوم معقولہ کی حیثیت ثانوی در ہے کی تھی۔ کھنو کہیں علمائے فرنگی محلّی پر ماوراء النہر کا ساتویں صدی والا قدیم رنگ چھایا ہوا تھا، فقہ اور اصول فقہ کو ان کے یہاں سب سے زیادہ اہمیت حاصل تھی، تفسیر میں جلالین و بیضاوی اور حدیث میں صرف مشکاۃ المصان کافی سمجھی جاتی تھی۔ خیر آبادی مرکز کاعلمی موضوع صرف منطق و فلسفہ تھا اور سیا علوم اس قدر اہتمام سے پڑھائے جاتے تھے کہ جملہ علوم کی تعلیم ان کے سامنے ماند پڑگئی تھی۔

جلال الدین اکبر کے دور میں ایسے علمی انقلابات رونماہوئے جو اس سے پہلے مسلمانوں کے دور خلافت میں کبھی بھی رونما نہ ہوئے تھے۔ اکبر کے دور میں ہونے والے نمایاں علمی انقلابات دراصل اس کی فکر اور روشن خیالی کو ہی ظاہر کرتے ہیں۔ اکبر نے مذہبی آزادی پر زور دیا, دیگر مذاہب کے اہل علم افراد کو اپنے دربار میں جگہ دی, علمی مناظرے کروائے۔ اس کا نتیجہ یہ نکلا کہ ہندوؤں نے بڑی تندہی سے اپنے مقدس متون کے تراجم کئے۔ حتی کہ رزم نامہ کے عنوان سے ہندوؤں نے بڑی تندہی سے اپنے مقدس متون کے تراجم کئے۔ حتی کہ رزم نامہ کے عنوان سے علم بالخصوص ملا فتح اللہ شیر ازی کو اپنے مصاحبین میں شامل کرکے شیعہ مسلک کو فروغ دیا۔ اکبر کے مہابھارت کا پہلا فارسی ترجمہ کروایا جس سے ہندو فد ہیں خلل اندازی ہوئی۔ اکبر کے دور میں کے دین الہی کی ایجاد کی بدولت مذہبی تصورات وعقائد میں خلل اندازی ہوئی۔ اکبر کے دور میں کہلی بار ہندو اور مسلمان بچے ایک ہی محتب میں علم حاصل کرتے تھے۔ اس نے عربی کی طرح سنسکرت کی تعلیم لاز می قرار دی۔ اس نے ہندو ثقافت کو فروغ دیا جس کی واضح مثال مہابھارت کے ترجمہ کی صورت سامنے آئی۔

ا کبر کے دین الہی نے بر صغیر کو ایک نئی ست پر چلادیا کیونکہ اکبر کادین الہی بہت سے مذاہب کی اخلاقی تغلیمات کا مجموعہ تھا۔ اس کی بدولت مذاہب کی پیروی میں اختلاط رو نما ہوا۔ الغرضیکہ اکبر نے تمام مذہبی اصولوں کو پس پشت ڈالتے ہوئے سلطنت میں ایسے اصول رائج کئے جو خالصتا اکبر کی فکر کی عکاسی کرتے تھے۔ لیکن ان کے اثر ات نے بر صغیر میں ایک نئی تاریخ رقم کی۔ مغل بادشاہ جلال الدین اکبر اپنے دورکی انقلابی شخصیت تھی, خودان پڑھ ہونے کے احساس نے اکبر کے دل میں علم کی جبجو کی وہ شمع روشن کی جس سے آنے والی کئی نسلوں نے جلایا ئی۔

اکبر علم و دانش کامتوالاتھا۔ کم عمری میں علم کی طرف سے بے رغبتی کے باوجو داس نے جب اقتدار سنجالا توسب سے زیادہ توجہ اس کمزور پہلو کی طرف مر کوزکی۔وقت کے اہل علم اس کے دربار میں ضخیم کتب کے تراجم کرتے ہوئے اور اس کے مصاحبین بنتے نظر آتے ہیں۔اکبر ایک ذبین انسان تھا اور اس بات کی اہمیت سے بخوبی واقف تھا کہ تاریخ کے اہم کارناموں کو کتب کے ذبین انسان تھا اور اس بات کی اہمیت سے بخوبی واقف تھا کہ تاریخ کے اہم کارناموں کو کتب کے

اوراق میں محفوظ کیا جاتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ انہوں نے کتب خانوں کی تعمیر, شہزادوں اور شہزادوں اور شہزادیوں کی علمی تربیت اور دیگرزبانوں کے تراجم پر خصوصی توجہ دی۔

ا کبر کا دور علمی اعتبار سے عبوری دور تھا۔ کیونکہ اس دور میں تمام مذاہب سے وابستہ اہل علم شہنشاہ کے دربار میں بلاروک ٹوک حاضر ہوسکتے تھے, بلکہ تمام مذاہب سے وابستگان کے درمیان علمی مکالمہ کروانا مغل بادشاہ اکبر کا پیندیدہ مشغلہ تھا۔ ایسی مباحث اس کے دربار میں رات بھر چلا کر تیں۔ اکبر کے دینی نظریات میں بہت وسعت تھی, حتی کہ وہ دین کو خواہشات کے تابع کرنے کو بھی برا نمیال نہ کر تا۔ یہی وجہ ہے کہ اس کے دور میں نیا دین انہری ایجاد ہوا۔ اکبر اگر چہ علمی وارف کھی کا حامل تھا لیکن اس کے علمی نظریا ہے فقط ایک دین کے تابع نہ تھے۔

# علوم وفنون كى تروتج

محمد مَنَّ اللَّيْزُمُ نے ہر قسم کے مفید علوم و فنون کے سکھنے کی طرف توجہ دلائی۔ صحت زبان کے اہتمام کی تلقین کی۔ فن کتابت کے لیے ہدایت دی۔ صحابہ کو عبر انی زبان سکھنے اور تورات کا علم حاصل کرنے پر متوجہ کیا۔ حضرت زید بن ثابت سے روایت ہے کہ رسول الله مَنَّ اللَّیْوَ الله عَنَّ اللَّهُ عَلَیْوَ الله عَنَّ اللَّهُ عَلَیْوَ الله عَنَّ اللهُ عَلَیْ اللهُ عَلَیْ اللهُ عَلَیْ اللهُ عَلَیْوَ الله عَلَیْ اللهُ عَلَیْ الله عَلَیْ اللهُ عَلَیْ اللهُ عَلَیْ الله عَلیْ الله الله عَلیْ الله الله عَلیْ الله الله عَلیْ الله الله عَلیْ الله عَلیْ

وَاَعِدُّوْا لَهُمْ مَّا اسْتَطَعْتُمْ مِّنْ قُوَّةٍ وَمِنْ رِبَاطِ الْخَيْلِ تُرْهِبُوْنَ بِهِ عَدُوَّ اللَّهِ وَعَدُوَّكُمْ وَاخْرَيْنَ مِنْ دُوْنِهِمْ لَا تَعْلَمُوْنَهُمُ اللَّهُ يَعْلَمُهُمْ وَمَا اللَّهِ وَعَدُوَّكُمْ وَاخْتُمُ اللَّهُ يَعْلَمُهُمْ وَمَا تُنْفِقُوْا مِنْ شَيْءٍ فِيْ سَبِيْلِ اللَّهِ يُوَفَّ الَيْكُمْ وَانْتُمْ لَا تُظْلَمُوْنَ (14) تُنْفِقُوا مِنْ شَيْءٍ فِي سَبِيْلِ اللَّهِ يُوَفَّ اللَّهُمُ وَانْتُمْ لَا تُظْلَمُوْنَ (14) اور ان كے لئے تار ركو جو قوت تهيں بن پڑے اور جتنے گوڑے باندھ سكو كه ان اور ان كے لئے تار ركو جو قوت تهيں بن پڑے اور جتنے گوڑے باندھ سكو كه ان سے ان كے دلول ميں دھاك بھاؤجو اللہ كے دشمن ہيں اور انہار تهارے دشمن ہيں اور ان

سے سوا کچھ اوروں کے دلوں میں جنہیں تم نہیں جانے اللہ انہیں جانا ہے اور اللہ کی راہ میں جو کچھ خرچ کروگے متہیں پوراد یاجائے گا اور کسی طرح گھائے میں نہ رہوگ۔
اسلامی نظام تعلیم نے دنیائے علم و دانش میں انقلاب عظیم برپا کر دیا۔ مختلف علوم و فنون میں بے شار تصنیفات و تالیفات منظر عام پر آئیں اور نئے نئے علوم ایجاد ہوئے۔(15) نصاب کے بارے میں ایک عام غلط فہمی ہے پائی جاتی ہے کہ جو مضامین ان مدر سوں میں پڑھائے جاتے ہیں، ان کا تعلق صرف قر آن و حدیث اور متعلقہ مضامین سے ہے۔ اس وقت پڑھائے جاتے ہیں، ان کا تعلق صرف قر آن و حدیث اور متعلقہ مضامین سے ہے۔ دو سرے مضامین یا تو پڑھائے خبیں جاتے یا ان کے نفس مضمون قطعی دور از کار ہیں جن میں نہ کوئی ربط ہے اور نہ کوئی تسلس۔ ہے بات آئی بھی نہیں ہے جتنی آسانی سے کہہ دی جاتی ہے۔ ان تعلیم گاہوں میں علم کی ہر نئی جہت کا ایک مقام تھا اور تدریس و تحقیق کی نوعیت کے اعتبار سے اس تعلیم گاہوں میں علم کی ہر نئی جہت کا ایک مقام تھا اور تدریس و تحقیق کی نوعیت کے اعتبار سے اس کا اہتمام ہو تا تھا۔ (16)

عہدِ مغلیہ میں علوم وفنون کو پزیرائی ملی۔اس دور کے فن پارے آج بھی یگانہ روز گار ہیں اور ان کا کوئی ثانی نہیں۔ فن تعمیر ہو یا مصوری یا موسیقی کے راگ، خطاطی و نویس نگاری ہو یا لسانی قوتِ تسخیر، عہدِ مغلیہ میں ہر فن کو ہام عروج بخشا گیا۔

## تعليم نسوال

ر سول الله صَالِيَّةِ عَلَى ازواج مطهر ات عور توں كى تعليم كا اہم ذريعہ بن گئيں۔ خاص طور پر حضرت عائشہ نے عور توں كى تعليم كاامتمام فرمايا۔ آپ نے ان كے بارے ميں ار شاد فرمايا:

خذو نصف دينكم عن الحميرا(17)

نصف دین تم حمیر ا(حضرت عائشه)سے سیکھو۔

لہذانہ صرف عور تیں حضرت عائشہ سے تعلیم پاتی تھیں بلکہ صحابہ کرام بھی آپ سے علمی فیض پاتے تھے۔ چنانچہ مسروق کہتے ہیں: والله لقد رأیت أصحاب محمد الاکابریسالوها عن الفرائض ( $^{(8)}$ ) خداکی قسم میں نے بہت پڑھے لکھے صحابہ کرام کو حفرت عائشہ سے علم الفرائض کے بارے میں سوالات کرتے ہوئے دیکھا۔

عہد مغلبہ میں شہز ادوں اور شہز ادیوں کی تعلیم وتربیت اور مختلف مہارتوں کے لئے اتالیق مقرر کئے جاتے۔شیز ادوں کو ہالخصوص حکومتی عہدیداروں کی حیثیت سے تیار کرنے کے لئے دور دراز علا قوں میں بھیجا جاتا تا کہ عوام کے حالات سے آگاہی حاصل کر سکیں۔ مغل شہز ادوں کی تعلیم کے ساتھ ساتھ جسمانی تربیت کا بھی انتظام کیا جاتا۔ جس کے اثرات یوں رونماہوتے کہ وہ جسمانی لحاظ سے قوی ہوتے اور دشمنوں کے مقابلہ میں مختلف مہارتیں مثلا نیزہ بازی، گھڑ سواری، تلوار بازی وغیر ہ سکھ جاتے۔شہز ادوں نے چونکہ تخت نشینی کی فرائض انجام دینے کی بھی تاری کرنی ہوتی تھی لہذا ان کی تربیت اسی انداز سے کی جاتی۔ شہزادوں کو گھڑ سواری، تلوار بازی، نیزہ مازی وغیر ہ کی تربیت دی جاتی اس کے ساتھ ساتھ ان کی علمی صلاحیتوں کو احاگر کرنے کا اہتمام کیا جاتا۔ شہزادوں کی اگر تعلیم پرانے مسلمانوں کے طرز کی ہوتی، یعنی قرآن کی تلاوت ، تھوڑی بہت مذہب کی واقفیت اور فقہ کی لفظی موشگافیاں ان کی ساری ذہنی کا ئنات ہوتی تھی۔ چو نکہ شہز ادوں کے لئے ممتاز اور اعلی پائے کے علاء و فضلاء بطور اساتذہ مقرر کئے جاتے تھے لہذا شہز ادوں میں علمی ذوق پیدا ہوا۔ علم کاوہ مقام جو باد شاہ اکبر کو حاصل نہ تھا،اس کے شہز ادے اس یر فائز ہوئے۔شہز ادوں کو تعلیم اگر جہ درباری زبان یعنی فارسی میں ہی دی جاتی تھی لیکن اس کے ساتھ ساتھ انہیں دیگر زبانیں سکھانے کا خاطر خواہ انتظام کیاجا تا تھامثلا عربی اور ترکی وغیر ہ۔اس لئے مغلبہ سلطنت کے شیز ادوں میں دیگر زمانیں سکھنے کی ہدولت مخلتف تہذیبوں کو سیجھنے اور حاننے کا ذوق عروج ہر تھا۔اس کی بدولت مختلف زبانوں اور ان کی اصطلاحات کو فروغ ملا۔ شہز ادوں کی دینی تعلیم کے لئے سلطنت سے اعلی یائے کے علّام کا اجتمام کیا جاتا۔ جس کی ہدولت شہز ادوں میں دینی رجحانات پیدا ہوتے اور وہ دین کی بنیادیر فیصلے کرنے کی اہمیت سیجھتے۔ شہزادوں کی روحانی تربیت کے لئے باد شاہ اکبر نے خانقائی نظام کو ترویج دی۔ تزکیہ نفس کے حصول کے لئے خانقائیوں کے درویش صفت شیوخ سے رجوع کیا جاتا۔ باد شاہ اکبر کے دور میں خانقائیوں کو کافی ترویج ملی۔

البتہ مغلیہ دور کے تعلیمی اثرات کا جائزہ اگر خوا تین کے حوالہ سے لیاجائے تواس میں کوئی خوش آئند نتائج سامنے نہیں آئے۔ کیونکہ یہ وہ دور تھاجس میں عام مسلمان عور توں کی تعلیم پر بالکل توجہ نہیں دی جاتی تھی۔البتہ شہزادیاں اس سے مشتیٰ تھی۔ مغل بادشاہوں کے دور میں سلطنت کی عور توں یعنی شہزادیوں پر تعلیم کے حصول کی کوئی قد عن نہ تھی۔وہ جس قدر چاہیں تعلیم حاصل کر سکتی تھیں۔ یہی وجہ ہے کہ بر صغیر کی نامور فارسی خوا تین شعراء میں اکثر شہزادیوں کا تذکرہ ملتا ہے۔(19) مغلیہ سلطنت کی شہزادیوں کے تعلیمی اثرات ہی تھے کہ وہ سلطنت کے اکثر امور میں غورو فکر سے کام لیتے ہوئے وقت کے بادشاہوں کو صلاح مشورہ بھی دیا کرتی تھیں۔ مغلیہ سلطنت کی خوا تین بہت سے ہنر سیکھا کرتی تھیں اور مہار تیں سیکھنے میں مر دول کے شانہ بشانہ سلطنت کی خوا تین بہت سے ہنر سیکھا کرتی تھیں اور مہار تیں سیکھنے میں مر دول کے شانہ بشانہ تھیں۔ یہی وجہ ہے کہ وہ سلطنت کے امور چلانے میں مد برانہ صلاحیت کی حامل تھیں اور یہ بات

### قديم خانقابي

قدیم خانقاہیں بھی عموماً تعلیم وتربیت کا اہم مرکز تسمجھی جاتی تھیں، جہاں صرف مجاہدہُ نفس اور وظا کف کو ہی عبادت نہیں سمجھا جاتا تھا، بلکہ تزکیہ کفوس کی تعلیم دی جاتی اور احکاماتِ شریعت پر عمل پیرا ہونے کا بھی درس دیا جاتا تھا۔ اس کے علاوہ دبلی میں درج ذیل مشہور اور عظیم الثان مدارس موجود تھے۔ مدرسہ بالا بند آب سیری، یہ مدرسہ ایک شاہی عمارت میں واقع تھا، جس کے حسن کا کوئی عمارت مقابلہ نہیں کرسکتی تھی۔ مدرسہ خیر المنازل جسے عہدِ اکبری میں ماہم بیگم نے حسن کا کوئی عمارت قلعہ کے پاس مغربی دروازے کے مقابل تعمیر کرایا تھا۔

دلی کی جامع مسجد کے جنوبی رخ پر دارالبقاء کے نام سے ایک عظیم الثان مدرسہ قائم تھا، جس کی بنیاد اندازاً و ۲۰ اِپر میں رکھی گئی۔ دلی کاسب سے آخر الذکر اور مشہور مدرسہ شاہ عبدالرحیم د ہلوی والد بزر گوار شاہ ولی اللہ محدث دہلوی علیہاالرحمة کا ہے۔ اسی مدرسہ کی آغوش میں شاہ ولی الله، قاضي ثناء الله ياني يتي، مولانا شاه عبد العزيز د بلوي، شاه اسمعيل، شاه اسحاق، شاه عبد القادر وغیرہ جید کبار اہل علم پڑھ کر جواں ہوئے ہیں، یہی وہ عظیم مدرسہ ہے جہاں سے پورے ہند میں حدیث کے چشمے تھیلے۔ علامہ مقریزی نے اپنی مشہور کتاب کتاب الخطط میں لکھاہے: چو دہویں صدی عیسوی میں محمد تغلق کے دور میں صرف دہلی شہر میں ایک ہزار مدرسے تھے۔ کیپٹن ہیلیگزن ہملٹن مغل بادشاہ اورنگ زیب عالمگیر کے دور میں 1991ء میں اس خطے میں آئے تھے، انہوں نے اپنے سفر نامے میں لکھا۔ صرف تھی م شہر میں مخلف علوم و فنون کے چار سو مدارس تھے۔ کیئر ہارڈی نے میس بولر کے حوالے سے تحریر کیا ہے۔" انگریزوں کی علمداری سے قبل بنگال میں استی ہزار مدرسے موجود تھے، تقریباً ہر چار سوافراد کے لیے ایک مدرسہ تھا۔ (<sup>20</sup>) دور مغلیہ میں مذہبی تعلیم کی طرف خصوصی تووجہ دی گئی۔ہوسلز کی صورت مساجد میں ر ہائٹی کمرے فراہم کئے گئے۔غوروفکر کے بہت راستے روشن ہوئے۔لیکن اس کے ساتھ ساتھ ا کبر کا مذہبی رجحان مختلف تھا۔ اکبر کی ناخواند گی کے اثرات یوں ظاہر ہوئے کہ اس نے دین الہی کو جنم دیا۔اکبر کے اس خو دساختہ دین کی وجہ سے وہ خو د تو گر اہی کا شکار ہواہی اس کے ساتھ ساتھ وہ دوسروں پر بھی اینے افکار لا گو کرنے کی سر توڑ کوشش کر تا۔ اکبر کا دور مذہبی پسماند گی کا دور ہے کیونکہ اس دور میں مذہبی مسلمات کوشدید نقصان پہنچا۔ اکبرنے دین کی ان تعلیمات کے خلاف علم بلند کیا جن پر عمل کرنے سے ہی ایک دینی سلطنت کا وجود قائم رہ سکتا ہے۔ اُمراء نے بھی تعلیم میں تربیت میں اہم کر دار ادا کیا جن میں شہنشاہ اکبر کی دابیہ ماہم انگہ نے ایک عالی شان مدرسہ قائم

کیا اور اس کے ساتھ خوبصورت مسجد تعمیر کرائی۔ بیران کی علم دوستی کامنہ بولتا ثبوت ہے۔ بیرم

خان کا بیٹا عبد الرحیم خان خانان دربارِ اکبری کے ممتاز تریں امر اومیں تھا، علم وفن کی سرپرستی میں مشہور تھا، فارسی، ترکی، عربی، اور ہندی نظم ونثر بے تکلف لکھتا تھا۔ اکبر کے امر انے جس وسعت قلب اور دریادلی سے علم وفن اور تعلیم و تدریس کی خدمت کی۔

### تزك بابرى

مغل باد شاہ عربی ، فارسی اور ترکی کے ماہر اسکالر تھے۔ وہ ترک نظموں کے مشہور مصنف تھے۔ بابر اپنی فارسی ساخت (ابوالفصل) کے لئے بھی مشہور تھا۔ بابر کے متعلق بیہ کہاجا تاہے:

He composed a book entitled Mufassal. He had also skill in music. Babor initiated a form of handwriting "The Babarui handwriting" and wrote a copy of the Koran in that script. Fond of books as he was, Babor took possession of Ghazi Khan's library. He was also a lover of paintings. Babor made the diffusion of education a duty of the state. Babor had a society of literary men. Babor's Shurhrat-am (Public works Department) was entrusted with the duty of publishing a Gazette and buildings and colleges. (21)

بابرنے اپنے لکھنے کی ابتداء تزک بابری سے کی۔ اس نے ہاتھ سے قر آن مجید لکھا۔ کتابوں کا اتنا شوقین تھا کہ غازی خان لا بریری پر قبضہ کر لیا۔وہ جمالیات کا بھی بہت شوقین تھا۔ بابر نے تعلیم کے پھیلاؤ کو اینافرض بنالیا تھا۔

اگرچہ اکبر نے دور میں بہت سے کتب خانے بھی تعمیر ہوئے اور اکبر نے آگرہ کے کتب خانوں کو دہلی منتقل کر وادیا تاکہ دہلی علم کا مرکز قرار پائے لیکن اس کے ساتھ ساتھ نئ کتابت کی صورت علمی کتابوں کی بجائے آرٹ پر زیادہ توجہ دی کیونکہ وہ فنون لطیفہ کا دلدادہ تھا۔ اکبر کا دور علمی اعتبار سے عبوری دور تھا۔ کیونکہ اس دور میں تمام مذاہب سے وابستہ اہل علم شہنشاہ کے دربار میں بلاروک ٹوک حاضر ہوسکتے تھے, بلکہ تمام مذاہب سے وابستگان کے در میان علمی مکالمہ کروانا مغل بادشاہ اکبر کا لیندیدہ مشغلہ تھا۔ ایسی مباحث اس کے دربار میں رات بھر چلاکر تیں۔ اکبر کے دین نظریات میں بہت وسعت تھی, حتی کہ وہ دین کوخواہشات کے تابع کرنے کو بھی براخیال نہ

کر تا۔ یہی وجہ ہے کہ اس کے دور میں نیا دین 'دین اکبری' ایجاد ہوا۔ اکبر اگر چہ علمی وار فتگی کا حامل تھالیکن اس کے علمی نظریات فقط ایک دین کے تابع نہ تھے۔

ان کے دربار میں اکثر مذاہب پر مکالمہ جاری رہتا تھا، وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ اکبر کی دیگر مذاہب میں دل چیپی بڑھتی گئے۔ دور اکبری میں عیادت خانوں میں اسلامی فرقوں کے علاوہ مسیح، بارسی، ہند وغرض ہر مذہب کے علما کو شرکت کی دعوت دی گئی اور ہر ایک کے عقائد و شعائر سکھنے کی کوشش کی گئی۔ اکبر کی ریاستی پالیسی کے دوپہلوتھے، ایک انتظامی اور ساسی معاملات میں صلح کل کی پالیسی اور دوسرے شاہی در ہاریوں کے لیے قواعد وآئین کاوہ مجموعہ جسے بدایونی اور ابو الفضل دونوں آئین راہنمونی یاارادت" یا"مریدی کا نام دیتے ہیں۔ بعض دفعہ ان ناموں کو خلط ملط کر دیا جاتا ہے لیکن در حقیقت یہ دونوں مختلف حیثیت کے حامل ہیں اور ان کی ابتدا میں کئی سالوں کا فرق تھا۔ جس کے ذریعے اختلافات کومٹا کر ہاہمی دوستی و ملاپ کی کوشش کی گئی۔ اکبرنے صلح كل " كى ياليسى بالكل شروع ميں اختيار كرلى تھى جو در حقيقت ايك سياسى اور انتظامى طراق كار تھا۔ یہ وہ تصور ہے جو فی زمانہ تکثیریت کے عنوان سے زیر بحث آتا ہے۔ نہ ہی ہم آ ہنگی کے باب میں اکبر صوفیانہ خیالات سے متاثر تھا، اس نے صوفیہ سے قریبی تعلق رکھے اور کثیر المذاہب مغلبہ سلطنت کو کام بانی سے مذہبی مساوات و رواداری کی راہ پر ڈالا۔اکبر نے غیر مسلموں کو مغلبہ سلطنت میں پوری طرح سمونے کے لیے بڑی کوشش کی، راجیوتوں کی فتح اس کی بڑی مثال تھی۔ ان کا علاقہ فنچ کرنے کے بعد اس نے اس وقت کے ہندوؤں کو زبر دستی مسلمان بنانے کی کوشش نہیں کی بلکہ ان کے مذہب کو اپنے ساج میں برابر جگہ دی۔ ان کو سر عام عمادت کی احازت دی۔ ان کواپنے مندروں کی مرمت کرنے اور نئے مندر تعمیر کرنے کی آزادی دی۔ جزیے کی مو قوفی اکبر کی آزاد روی اور تمام شہر یوں کے لیے قانونی مساوات کی حکمت عملی سے ہم آ ہنگ تھی۔ جزے کی مو قوفی کے نتیجے میں مساوی شہریت کے تصور نے جنم لیاجو تکثیریت کو قبول کرنے کا لازمی تقاضاہے۔ اکبرنے ایک فرمان (محضر) جاری کیا جسے کچھ جدید مورخین نے اکبر کے حتمی

فرمان کا نام دیا ہے۔ محضر کے مقاصد بادشاہ کے امام عادل کے طور پر فقہ پر مطلق بالادستی اور اختیار کو قائم کرناتھا۔ان پرلازم تھا کہ وہ باد شاہ کے احکام کی اطاعت کریں۔ چناں چہ چیف قاضی، چیف مفتی اور باد شاہ کے دربار کے دیگر بڑوں نے دستاویزیر دستخط کر دیے۔ اکبر کو یہ شوق تھا کہ د نیامیں پائے جانے والے مختلف مذاہب کی تحقیق کرے اور ان کے اعتقادات و طریقہ مذاہب سے آگاہ ہو۔لہذااس نے دیگر مذاہب مسحت، جین مت، ہندومت اور سکھ مت کے لو گول سے ان کے مذاہب کے بارے میں واقفیت حاصل کی۔ اکبرنے تمام غیر مسلموں کو مکمل مذہبی آزادی دی۔ اکبر نے غیر مسلموں کو حکومتی الوانوں میں جگہ دی۔ اب اقتدار صرف ایک طقے تک محدود نہیں تھا بلکہ اس میں ہندوستان کے لوگ بھی مذہبی بنیاد کی تقسیم کے تہوار اہتمام سے منائے جاتے، ان اقدامات سے پورے معاشرے میں رواداری کی فضا قائم ہوئی۔ایک بہترین منتظم ہونے کے ساتھ ساتھ وہ ماہر تعمیر بھی تھے۔ان کے دور میں تعمیرات کے کئی شاہ کار بنائے گئے۔ انہوں نے آگرہ فورٹ، فتح پور سیکری کا قلعہ ، بلند دروازہ اور لا ہور محل بنوائے۔ اگر حہ ان کی زیادہ توجہ لو گوں کی فلاح پر تھی لیکن اس کے باوجو د تعمیرات کے کئی نمونے تعمیر کرواکے انہوں نے اپنے تغمیرات کے ذوق کا ثبوت باہم فراہم کیا۔ شاید یہ ان کے ذوق کا کمال تھا کہ ان کے فرزندنے بھی دنیا کے ساتوس عجوبے تاج محل کی تعمیر کروائی تھی۔ وہ آرٹ و ثقافت کے دلدادہ تھے۔ ان کے دربار میں کئی ماہرین ہمیشہ موجود رہتے تھے جن کا تعلق ادب و فن سے تھا۔ اکبراعظم بذات خود تعلیم یافتہ نہیں تھے لیکن اعلیٰ دماغ کے مالک تھے اور انسان شاس بھی۔لہذا ہر مذہب کے فرد کو دربار تک رسائی حاصل تھی اور اُن میں سے سیاہیانہ، ذہانت، فطانت، ظرافت، علم و حکمت اور فنکارانہ صلاحیتوں کے مالک افراد اُنکے اہم درباری تھے۔ اکبر کی زندگی کا ایک خوبصورت پہلویہ بھی تھا کہ وہ بہت اچھے شکاری تھے۔ ان کی ہمت بہادری اور دلیری نے انہیں ا یک اچھا شکاری بنا دیا۔ ابتدا میں وہ شکار پر نگلتے تو اپنے ہمراہ قابل بھروسہ افراد کا جھہ لیکر جایا کرتے تھے۔بعد ازاں ان کے اعتاد کی انتہا تھی کہ وہ اکیلے ہی شکارپر نکلا کرتے تھے۔اکبر نے اپنے دور حکومت میں منصب داری نظام متعارف کروایا اس کے تحت تمام علاقوں کو چھوٹے چھوٹے خطوں میں تبدیل کر کے منصب دار مقرر کر دیئے گئے تھے جو اپنے اپنے علاقے کی ترقی وخوشحالی کے علاوہ امن وامان کے ذمہ دار ہوتے تھے۔ یہ چھوٹی چھوٹی اکائیاں بہترین نظام حکومت کی بنیاد بنیں۔ مور خین کہتے ہیں کہ اکبر کے اس نظام کی جدید شکل بلدیاتی نظام ہے جسے آج کے دور جدید میں اپنایا جاتا ہے۔ اکبر نے ساجی اصلاحات کو اپنانے پر توجہ دی۔ وہ لوگوں کی زندگی کے معیار کو ہمیشہ بلند دیکھناچا ہے تھے اس ضمن میں انہوں نے متعد داقد امات اٹھائے جیسے بچپن میں شادی پر بھی پابندی عائد کر دی۔ انہوں نے سی جسی رسومات پر بھی پابندی عائد کر دی۔ اکبر اپنی فکر ، سوچ اور پابندی عائد کر دی۔ اکبر اپنی فکر ، سوچ اور پابندی عائد کر دی۔ اکبر اپنی فکر ، سوچ اور پابندی عائد کر دی۔ اکبر اپنی فکر ، سوچ اور پابندی عائد کر دی۔ اکبر اپنی فکر ، سوچ اور پابندی عائد کر دی۔ اکبر اپنی فکر ، سوچ اور پابندی عائد کر دی۔ انہوں نے سال تھا۔ وہ رواداری اور مذہبی و ساجی تکثیر بیت پیند تھا۔

گو اکبر ایک روایتی بادشاہ تھا، اس کے طرز تھم رانی پر کئی سوالات اٹھائے جاسکتے ہیں گئی خامیاں تلاش کی جاسکتی ہیں، سیاسی اور معاشی انصاف کے بارے میں اس کی ناکامیوں اور خامیوں پر تنقید کی جاسکتی ہے۔ لیکن مذہبی رواداری، کثیر الثقافتی سوچ اور سب کو ساتھ شامل کر کے چلئے کی کوشش میں وہ نہ صرف سر فہرست ہے، بلکہ آج کے پاکستان اور بھارت کے تھم رانوں کے لیے تاریخ کا ایک سنہری کر دار ہے۔ ہم رہ نمائی کے لیے اپنی تاریخ کے جن تھم رانوں کی طرف مڑ کر دیکھ سکتے ہیں، ان سب میں اکبر بہت نمایاں اور منفر دہے۔ برصغیر میں مغلیہ دورِ حکومت خاص طور پر جلال الدین اکبر کے دور میں دینی اور دنیوی تعلیم کو اجا گر کیا اور شرح خواندگی آج کے دور کیا۔ سے کس حد تک بہتر تھی۔ انگریز دورِ حکومت میں معلمانوں کو کس طرح نظام تعلیم سے دور کیا گیا۔ مدارس کے دینی تعلیم حاصل کرنے والوں کو شرح خواندگی میں شامل ہی نہیں کیا جاتا بلکہ ان کو حکومت میں کسی بھی نوکری پر بھرتی نہیں کیا جاتا تھا۔ جب کہ جلال الدین اکبر کے دور میں مدارس سے تعلیم حاصل کرنے والوں کو نہیں کیا جاتا تھا۔ جب کہ جلال الدین اکبر کے دور میں مدارس سے تعلیم حاصل کرنے والوں کو دیست ماصل کرنے والوں کو دیست حاصل تھی۔ دورِ حکومت میں درس نظامی والوں کو بیورو کریٹ کی

# علمی در جات کے اعتبار سے تقسیمِ افراد

ناصر الدین کے دور میں تعلیم کی طرف خصوصی توجہ دی گئی، وہ ایک عالم تھا۔ انہوں نے علاء کی بڑی حوصلہ افزائی کی ، اور ادبی گفتگو کرتے تھے۔ اس کے مصاحبین میں میر عبد الطیف جیسے افراد بھی شامل تھے۔ اس نے افراد کے مختلف در جات کوبارہ تیر وں کے ذریعہ نامز دکیا، سب سے کم والے کو مٹی سے تشبیہ دیتا تھا۔ ہمایوں کو فلکیات اور جغرافیہ کا بہت شوق تھا ، سائنس کے ان شاخوں نے اس کے دور میں کافی ترقی کی۔ ہمایوں نے سات ہال تعمیر کروائے اور ان کے نام بھی سات سیاروں کے نام پر رکھے اور ان میں علماء کو وہ زخل اور مشتری میں خوش آمدید کہا کرتا تھا۔ ہمایوں نے لوگوں کو تین در جات میں میں علماء کو وہ زخل اور مشتری میں خوش آمدید کہا کرتا تھا۔ ہمایوں نے لوگوں کو تین در جات میں اقسیم کیا:

- علاء، قاضی، اور دانشوروں کا پہلا درجہ ہے جن کو اہل سعادت کہا جاتا تھا۔
  - 2. وزراء، مشيران، اور فوجيوں كو درجه جنهيں اہل دولت كہاجا تاتھا۔
  - 3. موسیقارون اور فنکارون کا درجه جنهین اہل مر اد کہاجا تا تھا۔ (<sup>22</sup>)

اکبر کا در بار تمام مذاہب کے پیر و کاروں کا اور ان سب لوگوں کو جو خود بھی نئے خیالات یا جدت پیند طبیعتیں رکھتے تھے، مرکز بن گیا۔ دوسروں کے خیالات کے ساتھ رواداری میں ہر قسم کے عقائد کی عزت افزائی میں اکبراس قدر آگے بڑھ گیا کہ بعض وہ لوگ جو بہت متصاب قسم کے مسلمان تھے اس سے ناراض ہو گئے۔ یہاں تک کہ اس نے ایک نیامذ ہب جاری کر دیا جو تمام مذاہب کے عقائد پر مشتمل تھا۔

# آگره اور لا ہور بطور تعلیمی مر اکز

باد شاہ جلال الدین اکبر کا دو علم و امن کا گہوارہ رہا۔اس ماحول نے علم کی ترویج میں بہت کر دار ادا کیا۔اکبر کا دربار ہمیشہ علاء سے بھر ار ہتا جیسا کہ اس کی مجلس میں ابو الفضل اس کا بھائی

فیضی، عبد القادر بدیوانی، عبد الرحیم جیسے علماء ہوتے اور آئین اکبری جیسے شاہ کار کی تخلیق کا سبب بنی۔ اکبر کے دور میں تعلیم کی صورت حال کچھ یوں تھی: آگرہ: آگرہ کے بارے میں یہ کہاجا تاہے:

Agra, in the reign of Akbar, was a famous seat of learning and a celebrated centre of education. It had several schools and colleges, where students flocked from far and wide for listening to the lectures of learned and distinguished teachers. A big madrasah existed there.(<sup>23</sup>)

ا کبر کے دور میں آگرہ تعلیم و تعلم کامر کزتھا۔ یہاں پر کئی سکول و کالج موجو دیتھے جہاں دور درازسے طلباء تعلیم حاصل کرتے۔ آگرہ میں ایک بہت بڑا مدرسہ موجو دتھا۔ لاہور: جلال الدین اکبر کے زمانے میں لاہور کو بھی علم اور علماء کے حوالے سے بہت زیادہ اہمیت حاصل رہی ہے۔ لاہور کے بارے میں لکھا گیاہے:

Lahore too was, at this time, an eminent abode of literary geniuses. It was here that celebrated Tarikh-i-Alfiwas written and the Mahabharata and the Rajtarangini were translated into Persian. (24)

اس زمانے میں لاہور کو بھی علم کی آماجگاہ تھی۔اسی زمانے میں تاریخ الفی لکھی گئی ہے اور مہابھارت اور راجتر نگینی فارسی میں ترجمہ کی گئی ہے۔

عہدِ مغلیہ کے نظامِ تعلیم کے اثرات سب سے زیادہ ہندوؤں پر ہوئے۔ اکبر سے پہلے تعلیم کا نصاب زیادہ تر اسلامی کتب پر مشتمل ہو تا تھا، ہندوؤں یا غیر مسلم کے لیے کوئی خاص نصاب نہیں ہوتا تھا۔ اکبر کے دور میں غیر مسلم نے فارسی کی تعلیم حاصل کی اور حکومت میں خاص خاص عہدے حاصل کی ہور میں غیر مسلم نے فارسی کی بڑی بڑی زاتیں ہی تعلیم حاصل کر سکتی تھی۔ کبر نے ہندوؤں کی بڑی بڑی سب ذاتوں کے لیے تعلیمی نصاب یکساں کر دیا گیا۔ ہندوؤں دیا کرن اور ویدنت پڑھایا جاتا تھا۔ فرجی ہم آہنگی کے باب میں اکبر کا خیال تھا کہ مختلف فداہب کو یک جاکیا

جاسکتاہے، اس نے ایک مذہب کی دوسر ہے پر برتری کے تصور کے بجائے بر ابر کے تصور کو اپنایا۔
اکبر نے ایک خاصی بڑی جماعت ایسے لوگوں کی پیدا کر لی جنھیں اس کے ساتھ اور اس کے مقاصد
کے ساتھ دلی لگاؤ تھا۔ ان میں دومشہور بھائی فیض (1596ء) اور ابو الفضل (1601ء) بیر بل،
راجہ مان سنگھ اور عبد الرحیم خانخاناں (1625ء) تھے۔ اکبر کا در بارتمام مذاہب کے پیروکاروں کا
اور ان سب لوگوں کو جو خود بھی نئے خیالات یا جدت پہند طبیعتیں رکھتے تھے، مرکز بن گیا۔
دوسروں کے خیالات کے ساتھ رواداری میں ہر قسم کے عقائد کی عزت افزائی میں اکبر اس قدر
آگے بڑھ گیا کہ بعض وہ لوگ جو بہت متصاب قسم کے مسلمان تھے اس سے ناراض ہو گئے۔ یہاں
تک کہ اس نے ایک نیا ذہب جاری کر دیا جو تمام مذاہب کے عقائد پر مشتمل تھا۔

### لائبريريون كاقيام

بادشاہ جہا نگیر عالم اور شاعر تھا۔ اس کا خاص دھیان تاریخ میں تھا، اس کے خاص مصاحبین میں نعمت اللہ، ہیب خان، نقیب خان، مر زاغیاث بیگ، جیسے علاء شامل تھے۔وہ فارسی اور ترکی جانتا تھا۔ جہا نگیر تعلیم کی ترقی کے لیے خود بہت زیادہ پیش پیش رہتا تھا۔ اس کے بارے میں کہاجا تاہے:

He took with him a good library from Gujrat. He paid 3,000 gold coins for the purchase of rare Persianmanuscripts. He appointed Muktab Khan as the librarian of the Imperial Library and keeper of the picture gallery. The Mughal painting reached its zeneth during Jahangir. Farrukh Beg and Abul Hassan were famous painters of histime. Jahangir Namah was ornamented with paintings. (25)

اس نے گجرات میں ایک شاندار لا بحریری قائم کی، اس نے تین ہزار سونے کے سکے فارس کی کتب خرید نے کے لیے دئے۔ اس نے مکاتب خان کو لا بحریری کا انچارج لگیا۔ جہا نگیر کے دوران مغل پینٹنگ اپنے عروج پر پہنچی۔ فرخ بیگ اور ابوالحسن اپنے وقت کے مشہور مصور تھے۔ جہا نگیر نامہ پینٹنگز سے آراستہ تھا۔

وقت کے اہل علم مغلیہ بادشاہوں کے دربار میں ضخیم کتب کے تراجم کرتے ہوئے اور اس کے مصاحبین بنتے نظر آتے ہیں۔ اکبر ایک ذبین انسان تھااور اس بات کی اہمیت سے بخوبی واقف تھا کہ تاریخ کے اہم کارناموں کو کتب کے اوراق میں محفوظ کیاجا تا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ انہوں نے کتب خانوں کی تغییر, شہز ادوں اور شہز ادیوں کی علمی تربیت اور دیگر زبانوں کے تراجم پر خصوصی توجہ دی۔ شہز ادوں کی ادبی، مذہبی اور روحانی تعلیم کے ساتھ ساتھ جسمانی وجمالیاتی تعلیم کے علاوہ امور عامہ سے رابطہ کی تربیت کا خاص اہتمام کیا تھا تا کہ سلطنت کی بھاگ دوڑ سنجال سکے اور اپنی فدمہ داریاں کواچھ طریقہ سے نبھا سکے۔ اپنی شہز ادیوں کی تعلیم پر بھی توجہ دی لیکن عوام الناس الخصوص عام خوا تین کی تعلیم و تربیت پر توجہ نہ ہونے کے برابر تھی۔ اس لیے زیادہ ترشابی خاندان کی خوا تین کی تعلیم و تربیت پر توجہ نہ ہونے کے برابر تھی۔ اس لیے زیادہ ترشابی خاندان کی خوا تین کا ذکر ہی پڑھی لکھی خوا تین کے طور پر تاریخ کے اوراق میں ماتا ہے۔

## علماءمين تقسيم انعامات

باد شاہ شاہ جہاں اپنی جلالت اور ہیبت سے جانا جاتا تھا۔اس نے امپر میں کالج کی بنیاد رکھی جو کہ دلی میں جامع مسجد کے پاس تھا۔اس دار البقاء نامی مدرسے کی دوبارہ تعمیر و توسیع کا کام کیا۔ اور وہاں قاضی صد الدین خان کو وہاں کا منیجر بھی لگایا۔ شاہ جہاں کے بارے میں کہا جاتا ہے:

"Painting received his encouragement. Shah Jahan also ordered the writing of Padshah Namah andencouraged learned men by rewards. Amin Qazwini and Abdul Hakim Slalkoti were among the most shining of his court. Architecture was a special contribution of Shah Jahan.(<sup>26</sup>)

پنیٹنگ کاوہ دلدادہ تھااور شاہ جہاں نے ہی پاد شاہ نامہ لکھنے کو کہا تھا،اور وہ علاء کو انعامات دیا کر تا۔امین قزوینی،عبد الحکیم سیالکوٹی اس کے دربار کے جیکتے سارتے تھے۔ فن تعمیر میں شاہ جہاں کا خاصہ حصہ تھا۔

گجرات کی فتح کے دہلی کے باشندوں پر علمی لحاظ سے گہرے اثرات مرتب ہوئے۔ علم و فضل کے بہت سے دروازے کھلے، علماء ہجرت کرکے دہلی پہنچنے لگے۔ انہیں جلال الدین اکبر کی سرپرستی ملی۔ تعلیم صرف خانوادہ سلطنت تک محدود نہ رہی بلکہ عوام الناس بھی اس سے مستفید ہوئے۔ علمی پروٹو کولز

ایک زمانہ ایسا بھی گزراہے کہ جب ہندوستان میں مسلمانوں کی اعلیٰ درس گاہوں میں ہزارہا طلباسبق میں حصہ لیا کرتے تھے، بلکہ ایسا بھی ہوتا تھا کہ بعض او قات ایک استاد کے درس میں سیڑوں طلباشر یک ہوتے تھے۔ وہ ملک میں علم و فن کی ترقی کا باعث بھی بنے اور اس کے نتیجے میں ملک میں بڑے بڑے ادبا، شعر ااور عالم و فاضل پیدا ہوئے اور انہیں باد شاہوں کے یہاں سے اہم مندیں عطاکی گئیں۔ یہ تمام تعلیم کا انتظام مفت ہوتا تھا۔ غریب اور ہونہار طلبا کو قیام و طعام کے ساتھ ساتھ و ظاکف بھی دیے جاتے تھے۔ ان مدارس میں امیر و غریب کے بچوں میں کوئی تفریق شہیں برتی جاتی تھے۔

حکومتی سطح پر تعلیمی اداروں کے اخراجات پورے کرنے کے لیے انہیں بڑی بڑی جائدادیں اور جاگیریں وقف کر دی جاتی تھیں، بلکہ اس زمانے میں کتابوں کی طباعت کا کوئی انتظام نہیں تھا، جو تعلیم کی ترقی اور اشاعت میں ایک بڑی رکاوٹ تھی۔ مگر ہاتھ سے کتابیں لکھنے کارواج خوب تھا، اس کے لیے کاتب رکھے جاتے تھے۔ اس سے فن کتابت کو بہت عروج حاصل ہوا۔ خوش نولی اور خطاطی کے اس دور کے بہت سے خمونے ملک اور بیرونی ممالک کی مختلف لا تبریریوں میں آج بھی محفوظ ہیں۔

مغلوں کا دور ہندوستان کی تاریخ کا ایک اہم دورہے کیونکہ فن اور اس کے میدان میں ہونے والی پیشر فت کی وجہ سے زبانیں، ثقافت اور مذہب کو بہت اہمیت حاصل ہوئی۔ اس کے علاوہ اس دور میں ہندوستانی ثقافت پر دوسرے مذاہب کے اثرات دیکھنے میں آئے ہیں۔ مغل ہندوستان میں نظام تعلیم بنیادی طور پر اسلام پر مرکوز تھا۔ نئ معاشر تی حقائق، خاص طور پر تعلیم کے جدید خطوط

پر استوار کرنے ، علمی معاشرے کے ابھرنے اور عالمگیریت کے مابین باہمی روابط نے تمام معاشر وں کے تعلیمی عمل پر بہت زیادہ اثر ڈالا۔ تمام چیلنجوں اور پریثانیوں سے خمٹنے کی کوشش کرتے ہوئے، مغلوں نے تعلیم کے بین الا قوامی جہت کو بھی زیر غور رکھا۔ بین الا قوامی برادری کی قومی ضروریات اور تو قعات و متضاد مفادات کا حامل معلوم ہو سکتی ہیں، لیکن مغلوں کے اندر تبدیلی کی قبولیت نے تعلیمی اصلاحات کو فروغ دیا۔

ا کبرنے اپنی ہندواور مسلم رعایا کی تعلیم کا انتظام شاہان سابق سے بہت بڑھ چڑھ کر کیا۔ قلمرو کے مکاتب و مدراس میں ہندو اور مسلم طالب علم اکٹھے پڑھتے تھے۔فارسی پڑھانے کا انداز اس قدر صیح اور سائنٹیفک تھا۔ کہ چند ہفتوں کے اندر طالب علم فارسی نژو نظم روانی سے بڑھ سکتا تھا۔ باعتبار علوم تعلیم کی تربیت به تھی ۔اخلاق،ریاضی ،حسابات ،زراعت ،ہندسہ ،بیئت،علم الارض، معاشات، ساست مککی، طبعیات، منطق، فلسفه فطرت، مجر در باضات، دبینات اور تاریخیه ہندوطلیہ دیا کرن(صرف ونحو)ویدانت اور پتنجلی پڑھتے تھے۔ابوالفضل کھتاہے کہ نظام تعلیم میں تبدیلیوں کی وجہ سے مکاتب ومدارس قلم و کے لیے زیب وزینت کا سامان بن گئے۔ مغل باد شاہ جلال الدین اکبر اپنے دور کی انقلابی شخصیت تھی, خود ان پڑھ ہونے کے احساس نے اکبر کے دل میں علم کی جنتجو کی وہ شمع روشن کی جس سے آنے والی کئی نسلوں نے جلایائی۔ اکبر علم و دانش کا متوالا تھا۔ کم عمری میں علم کی طرف سے بے رغبتی کے باوجو داس نے جب اقتدار سنبھالا توسب سے زیادہ تو جہ اسی کمز در پہلو کی طرف مر کوز کی۔ دربار میں جو مطلق العنانی اور بے قاعد گی شر وع ہوئی تھی ملک پر اس کا کچھ اثر نہ ہوا، عام ملک میں اسلامی اعتقادات بر قرار رہے، بلکہ علوم اسلامی کی وسیع اشاعت کا آغاز اسی زمانے سے ہو تاہے، اس وقت جو نپور دہلی، لاہور، سیالکوٹ، احمد آباد اور دوسرے مرکزوں میں علوم اسلامی کی اشاعت بڑی با قاعد گی سے ہورہی تھی، اور قابل علاء کی کمی نہ تھی، ظاہر ہے کہ دوسری ممتاز ہستیوں سے قطع نظر جس زمانے میں باقی باللہ، حضرت محد الف ثانيُّ أور شيخ عبد الحق محدث مندوستان كي سر زمين كو اپنے چشمه فيض سے سير اب کریں اسے روحانی خط کا زمانہ نہیں کہا جاسکتا ہے۔ دہلی اور گجر ات کے سیاسی تعلقات عہدِ اکبری میں پھر استوار ہوئے، گجر ات اس زمانے میں اسلامی علوم کا بڑا مرکز تھا، ایک توساحلی علاقہ ہونے کی وجہ سے جولوگ عرب سے آتے وہ پہلے یہیں قیام کرتے، اور یہاں کے لوگوں کو عرب جانے میں آسانی تھی، دوسرے شاہانِ گجر ات نے علوم وفنون کی سرپرستی کرکے انہیں بہت فروغ دیا، چنانچہ یہ کہنا صحیح ہے کہ عہدِ اکبری سے پہلے سوسال تک گجر ات کو علم وفضل میں دہلی پر فوقیت تھی، لیکن جب اکبر نے گجر ات فنچ کر لیا اور دہلی کے گور نروہاں جانے گئے اور وہاں کے لوگوں کو دہلی آنا پڑا، گجر ات کے علماء دہلی پنچنے شر وع ہوئے، اور اس کا اثر یہ ہوا کہ گجر ات کی بندر گاہوں کے راست عام ہند وسانی طلبہ کو بھی مکہ معظمہ اور مدینہ منورہ جاکر حصول علم کاموقع ملا۔

آئے دن قلمرو کے مختلف حصوں میں نے نئے مکاتب اور بڑے بڑے مدرسے قائم کیا۔ کہ سیاح اس کی کوئی جارہے سے۔ فتح پور سیکری کی پہاڑی پر اکبر نے ایک اتنابڑا مدرسہ قائم کیا۔ کہ سیاح اس کی کوئی نظیر پیش نہ کر سکتے سے ،اس کے علاوہ شہر میں بے شار دو سرے مدرسے بھی سے۔ جو شہنشاہ کے حکم سے بنائے گئے سے۔ آگرہ میں بھی بہت سے مدرسے سے۔ جن میں تعلیم و تدریس کے لئے شیر از سے معلمین طلب کئے گئے سے۔ کیونکہ شیز ار اس زمانہ میں مسلمانوں کے علوم کا مشہور مرکز تھا۔ اکبر کے زمانہ میں فارسی وادب کا عام نصاب تھا۔ جس میں و قباً فو قباً جزوی تبدیلی بھی ہو تی رہی، کریما، گلستان، بوسان، بوسف زلیخا، سکندر نامہ، بہار دانش، اخلاق ناصری، انوار سہیلی، شا ہنامہ، انشائے خلیفہ، بعد کے زمانہ میں اس میں و قائع نعت خان عالی، سہ نشر ظہوری، و قعات عالم کیر، نیچ ر قعات اور انشائے مادھو رام بھی درس میں داخل ہوتی رہیں۔ یہ اعلیٰ مشترک تعلیم کا پر انا نظام بدستور قائم رہا، جس میں پنڈت اپنے پاٹھ شالوں میں اور مسلمان ملا اپنے مکتبوں میں بچوں کو ابتدائی تعلیم دیتے سے، جن سے ہندو مسلمان طلبہ دونوں پڑھتے تھے، چنانچے بہت سے ہندو مکتبوں اور مسلمان اسا تذہ کے فیض یافتہ سے، مسلمان فضلاء کے

اسا تذہ میں بھی ہندووں کے نام ملتے ہیں ،ان کا ذکر تاریخوں میں بکثرت ملتا ہے ،اس لیے ان کی تفصیل کی ضرورت نہیں ، آج بھی ہندومسلمانوں کی پرانی نسلیں اس کی شاہد ہیں۔(<sup>27</sup>)

دورِ حاضر میں بھی مسلمانوں میں اسی جزبہ و خلوص کی ضرورت ہے جس کے تحت مغلیہ دور میں علم کی ترویج و اشاعت کی گئی۔ آج کے دور کا المیہ یہ ہے کہ حصولِ ڈگری پر کفایت کرتے ہوئے علمی میدان میں سعت پر بند بندھے گئے ہیں اور اس کی زدمیں سارامعاشر ہ ہی آ چکا ہے نتیجۃ علوم و فنون کے وہ حقائق بھی منظر عام پر آنے سے قاصر ہوئے جاتے ہیں جن کے حصول کے لئے زندگیاں تیاغ دی گئیں۔

#### خلاصه بحث

ہندوستان میں مسلم عہد حکومت میں اگر چہ بادشاہوں کے یہاں بڑے بڑے علاو فضلا، منتخب روزگار اور اپنے اپنے فن میں یکنا افراد جمع رہتے تھے، لیکن عام آدمی تک تعلیم کی صورت حال اوسط ہی رہی۔ تاریخ میں عہدوسطی میں کسی حکومت کا خواہ وہ کتنی ہی ترقی یافتہ کیوں نہ ہو، محکمہ تعلیمات کا اندارج نہیں مانا۔ لیکن ہندوستان میں مسلم عہد حکومت میں ایک خاص محکمہ بنایا گیاتھا، فعلیمات کا اندارج نہیں مانا۔ لیکن ہندوستان میں مسلم عہد حکومت میں شامل تھا۔ ایسا کوئی قابل ذکر عمر الوں نہیں گزراجس کا نام کسی نہ کسی سطح پر اس کے عہد میں کسی مدرسے یا متنب سے وابستہ نہ رہا ہو۔ مسلم حکمر الوں نے اپنی مملکت میں ملک کے طول و عرض میں بہت سے مدرسے کھولے، کتب خانے قائم کیے اور علمی خدمات کی سرپر ستی کرنے میں کبھی پیچھے نہیں رہے۔

عام طور پر تعلیم کے حصول کے تین ذرائع تھے۔ مکتب اور مدرسے، مساجد اور خانقابیں اور بعض مخصوص گھر انے۔ اس زمانے میں بھی اعلیٰ تعلیم تک بہت قابل ذکر طلباہی پہنچ پاتے تھے،
لیکن عام طور پر تعلیم کا حصول بہت مشکل نہیں تھا۔ تقریباً تمام مساجد اور خانقاہوں میں جو مدرسے قائم تھے، ان میں دینی اور دنیوی دونوں طرح کی تعلیم کا انتظام ہوتا تھا۔ مسلم عہد حکومت کی تعلیم کے معیارات کا آج کے زمانے کی تعلیمات سے موازنہ کرنے سے اندازہ ہوتا ہے کہ ان کا معیار

بہت بلند تھا۔ ایک ہی شخص کئی حیثیتوں سے ممتاز ہو تا تھا۔ حالاں کہ اگر اس دور اور آج کے دور کے زمانی فرق پر غور کیا جائے اور حدید تعلیم وتر قیات کو ملحوظ رکھا جائے تو پھر بھی نتائج میں بہت زیادہ فرق نظر نہیں آئے گا۔ ایک سب سے بڑا جو فرق ہے وہ تربیت کا ہے، اس زمانے میں جو تربیت ہوتی تھی، آج اس کا فقدان ہے۔اسی طرح آج تعلیم پر ہونے والی اخراجات اس دور سے کہیں زیادہ اور معیار کئی درجے کم نظر آتا ہے۔ پروموشن آف لرننگ اِن انڈیا کے مصنف این این لا لکھتے ہیں کہ ایک زمانہ ایسا بھی گزراہے کہ جب ہندوستان میں مسلمانوں کی اعلیٰ درس گاہوں میں ہز ارباطلباسبق میں حصہ لیا کرتے تھے، بلکہ ایسا بھی ہو تا تھا کہ بعض او قات ایک استاد کے درس میں سیکڑوں طلباشر بیک ہوتے تھے۔ وہ ملک میں علم و فن کی ترقی کا باعث بھی بنے اور اس کے نتیجے میں ملک میں بڑے بڑے ادبا، شعر ااور عالم و فاضل پیدا ہوئے اور انہیں باد شاہوں کے یہاں سے اہم مندیں عطا کی گئیں۔ یہ تمام تعلیم کا انتظام مفت ہو تا تھا۔ غریب اور ہونہار طلبا کو قیام وطعام کے ساتھ ساتھ و ظائف بھی دیے جاتے تھے۔ان مدارس میں امیر وغریب کے بچوں میں کوئی تفریق نہیں برتی جاتی تھی۔ اساتذہ ان کی تعلیم پر ایک ہی انداز میں نگاہ رکھتے تھے۔ حکومتی سطح پر تعلیمی اداروں کے اخراجات پورے کرنے کے لیے انہیں بڑی بڑی جائدادیں اور حاگیریں وقف کر دی حاتی تھیں، بلکہ اس زمانے میں کتابوں کی طباعت کا کوئی انتظام نہیں تھا، جو تعلیم کی ترقی اور اشاعت میں ایک بڑی رکاوٹ تھی۔ مگر ماتھ سے کتابیں لکھنے کارواج خوب تھا، اس کے لیے کاتب رکھے جاتے تھے۔ اس سے فن کتابت کو بہت عروج حاصل ہوا۔ خوش نولی اور خطاطی کے اس دور کے بہت سے نمونے ملک اور بیر وفی ممالک کی مختلف لائبر پر بوں میں آج بھی محفوظ ہیں۔المختصر عام طور پر تعلیم کے حصول کے نتین ذرائع تھے۔ مکتب اور مدرسے، مساجد اور خانقاہیں اور بعض مخصوص گھر انے۔اس زمانے میں بھی اعلیٰ تعلیم تک بہت قابل ذکر طلباہی پہنچے یاتے تھے، لیکن عام طور پر تعلیم کا حصول بہت مشکل نہیں تھا۔ تقریباً تمام مساجد اور خانقاہوں میں جو مدرسے قائم تھے، ان میں دینی اور دنیوی دونوں طرح کی تعلیم کا انتظام ہو تا تھا۔ مسلم عہد

حکومت کی تعلیم کے معیارات کا آج کے زمانے کی تعلیمات سے موازنہ کرنے سے اندازہ ہو تا ہے کہ ان کامعیار بہت بلند تھا۔ ایک ہی شخص کئی حیثیتوں سے ممتاز ہو تا تھا۔ حالال کہ اگر اس دور اور آج کے دور کے زمانی فرق پر غور کیا جائے اور جدید تعلیم وتر قیات کو ملحوظ رکھا جائے تو پھر بھی نتائج میں بہت زیادہ فرق نظر نہیں آئے گا۔ ایک سب سے بڑا جو فرق ہے وہ تربیت کا ہے، اس زمانے میں جو تربیت ہوتی تھی، آج اس کا فقد ان ہے۔

### تحاويز وسفار شات

اس مقالہ کے لیے درج ذیل سفار شات پیش کی جاتی ہیں:

- 1. مغلیہ دور میں قائم کر دہ لا ئبریر یوں کی طرز پر آج بھی عوامی لا ئبریریاں نہایت آسان اصولوں کے تحت قائم کی جائیں جو منظم بھی ہوں اور دن رات میسر بھی ہوں۔
- 2. علم وفن کی قدر دانی کا مظاہر ہ کرتے ہوئے مختلف مقابلہ جات کے ذریعے ذبین اذہان کو گھنگھالا جائے اور ان کے مراتب کے اعتبار سے انہیں عہد وں سے نوازا جائے۔
- 3. ایسانظام تعلیم متعارف کروایا جائے جودینی و عصری تعلیم کویکسال کفایت کرے لیکن سے کھی ضروری ہے کہ وہ سادہ اور عام فہم ہوا ور ترجیحاً وہ قومی زبان میں ہو۔
- 4. امن و تنظیم کے اعتبار سے ملک میں ایسی خوشگوار آب وہوا تشکیل دی جائے کی غیر ممالک ہجرت کے رجمانات میں کمی آسکے اور یہاں کی مٹی میں پنپنے والے قلوب و اذمان اسی ملک کی ترقی اور خوشحالی کے لئے کوشاں رہیں۔
- 5. استاد معاشرے کا وہ مرکزی کر دار ہے جس کی پیروی کر ناطالب علم اپنی خوش نصیبی خیال کرتے ہیں کسی بھی معاشرہ میں اساتذہ طلبہ کے لئے ایک قابل عمل نمونہ ہیں اور طلبہ ہی اخلاق و کر دار اپنانے کی کوشش کرتے ہیں جو وہ اپنے اساتذہ میں دیکھتے ہیں۔ اسلیے اساتذہ کو چاہیے کہ وہ شریعت اسلامیہ کی روشنی میں طے کر دہ انسانی علم و ثقافت کا تحفظ اور ترسیل ممکن بنائیں۔

6. چونکه کسی بھی شخص کے افکار و نظریات کبھی بھی حرف آخر نہیں ہوتے بلکہ جیسے جیسے علم اور شعور و آگہی بڑھتا جاتا ہے افکار و نظریات میں ارتقاء کا عمل بغیر کسی نقطل کے جاری رہتا ہے بلکہ بسااو قات پس پشت اگر شعور و آگہی کا وجود ناپید ہو تو اکثر افکار و نظریات کی حیثیت ایک فکری مغالطے سے زائد نہیں ہواکرتی۔ اس لیے اهل علم نظر کوچاہیے کہ وہ اپنے نظریات اور پچھ ایسے افکار جو کہ خود اس کی شخیت اور فکر و نظر کا نتیجہ ہوتے ہیں انہیں حرف آخر قرار دے کر دوسروں سے ہر حال میں منوانے کی کوشش نہ کریں۔

چونکہ مغربی تہذیب، افکار و نظریات کے غالب ہونے کی وجہ سے عصر حاضر میں آج کا انسان مسلسل کئی نظریات کی ناکامی کے بعد بھٹک رہاہے اور ارتیابی نظریات میں مبتلا ہو جاتا ہے۔ اسلامی نظریہ حیات الا اللہ کا نظارہ ہے۔ اب یہ اساتذہ کے ذمہ ہے کہ وہ اس کا اعلان کس طریقہ سے کرتے اور آج کے بے چین انسان کو اطمینان اور سکون قلب کا تحفہ دیتے ہیں۔

## حوالے وحواشی

- Indian Educational System: An Overview of Medieval and Modern Education. (n.d.). http://content.inflibnet.ac.in/dataserver/eacharya, Retrieved November 09, 2018
- 2 عبد الحینی، ہندوستان کا قدیم نصاب درس اور اس کے تغیرات، لکھنو، شعبہ تعمیر و ترقی، دارالعلوم، 1994، ص124
- 3 بختیار حسین، صدیقی، پروفیسر، مسلمانوں کی تعلیمی فکر کاار تقاء ،ادارہ ثقافت اسلامیہ ،لا ہور، 1983ء، ص 20

- 4- خورشید احمد، پروفیسر، نظام تعلیم: نظریه روایت، مسائل انسی ٹیوٹ آف پالیسی اسٹریز، اسلام آباد،س-ن،ص27
  - 5\_ محمر حسین، آزاد، دربارا کبری، سنگ میل پبلی کیشنز، لا ہور، 1991ء، ص34
    - 6- نظام الدين، طبقات الكبرى، ج2، ص 384
      - 7 بدایونی، منتخب التواریخ، ج2، ص383
      - 8- بدایونی، منتخب التواریخ، ج2، ص330
        - 9\_ الضاً
      - 10 بدايوني، منتخب التواريخ، ج2، ص330
    - <sup>11</sup>۔ عبدالحییٰ،ہندوستان کا قدیم نصاب درس اور اس کے تغیرات، ص125
    - <sup>12</sup> عبد الحیئ، ہندوستان کا قدیم نصاب درس اور اس کے تغیر ات، ص130
- 13 ترمذى، محمد بن عيسى، الجامع السنن، كتاب الاستئذان، باب في تعليم السريانية، مكتبه رحمانيه، لا مور، س-ن، رقم الحديث: 52

  - <sup>15</sup> منورابن صادق، تعليم و تعلم، صادقه پبلي کيشنز، لا ہور، 1973ء، ص91
    - <sup>16</sup> عزیز،ایم اے، ڈاکٹر، تعلیم اور معاشر تی تبدیلی، ص28
- 17 بخارى، محمد بن اساعيل، الجامع الصحيح، كتاب العلم، باب من جعل لاهل العلم ايام معلومة، رقم الحديث:3250
- 18 عبد الحُيُّ بن العماد، شدرات الذهب في اخبار من ذهب، الجزء الاول ، دار الفكر، بيروت، 1988ء، ص345
  - 19 نظام الملك، خافي خان، منتخب اللباب، ص 262

20 تقى الدين، ابى العباس احمد بن على بن عبد القادر ،العبيدى ،المقريزى، كتاب الخُطط، دارالكتب العلميه، بيروت، سن، ج1، ص64

<sup>21</sup>- Zaheer, S., & Jafri, H. (2012). Education and Transmission of Knowledge in Medieval India.Intellectual Discourse, 20(1), 79-102. Retrieved November 08, 2018, p.146

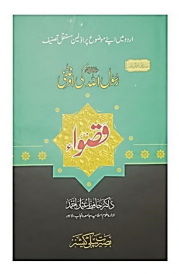
<sup>22</sup>۔ مبارک علی، اکبر کاہند وستان، ص 173

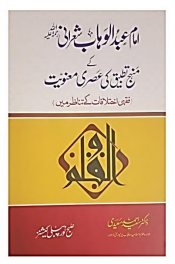
- <sup>23</sup>. Puri, M. (n.d.). Education in India during Vedic, Buddhist and Medieval Periods. Retrieved November09,2018,p.123
- <sup>24</sup>. Puri, M. (n.d.). Education in India during Vedic, Buddhist and Medieval Periods. Retrieved November 09, 2018, p. 125
- <sup>25</sup>. Zaheer, S., & Jafri, H. (2012). Education and Transmission of Knowledge in Medieval India.Intellectual Discourse, 20(1), 79-102. Retrieved November 08, 2018, p. 234
- <sup>26</sup>. Zaheer, S., & Jafri, H. (2012). Education and Transmission of Knowledge in Medieval India.Intellectual Discourse, 20(1), 79-102. Retrieved November 08, 2018, p. 234

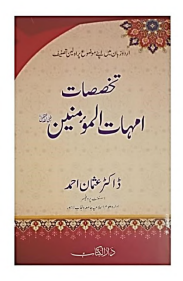
27 عبد المنان ہلالی، ہندوستان کے مسلمان حکمر انوں کے عہد کے تمدنی کارنامے، معارف پریس، اعظم گڑھ (یو۔یی، انڈیا)، 2013ء، ص 251

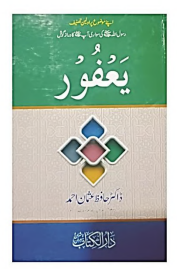


# اداره علوم اسلاميه كي اساتذه محرم كي تاليفات









## \* پروفیسر ڈاکٹرزاہد منیرعامر

# سر سید احمد خان تشکیل شخصیت کے بنیادی عناصر

حالی نے حیات جاوید میں سرسید کے کاموں کا اعتراف کرتے ہوئے اس یقین کا اظہار کیا ہے کہ جس قدر زیادہ زمانہ گزر تاجائے گا اس قدر سرسید کے کاموں کی قدراور ان کے حالات کی زیادہ چھان بین ہوتی جائے گی اور صدیوں تک اس ہیر وکاراگ ہندوستان میں گایاجائے گا۔(۱) سرسید کو دنیاسے رخصت ہوئے ایک صدی سے زیادہ عرصہ گزرچکا ہے۔اس صدی کے دوران سرسید شاسی کاسفر دیکھیں تو حالی کے یقین کو اگلی صدیوں کی سمت پیش قدمی کرتے دیکھا جا سرسیدشاسی کاسفر دیکھیں تو حالی کے یقین کو اگلی صدیوں کی سمت پیش قدمی کرتے دیکھا جا سرسیدشاسی کاسفر دیکھیں تو حالی سے تیان کو اگلی صدیوں کی سمت بیش قدمی کرتے دیکھا جا

حالی اور دوسرے مصنفین نے اپنے اپنے زاویہ نگاہ سے سرسید کی عظمت کے پس پر دہ عناصر علاش کرنے کی کوشش کی ہے۔ راقم متقد مین کی آراکا احترام کرتے ہوئے اس کے پس منظر میں جن عناصر کو کار فرماد یکھتاہے قارئین کو ان سے آگاہ کرنے کی خواہش ان سطور کی تحریر کا باعث

<sup>\*</sup> پروفيسر اردو و ڈائز يکشر ادارهٔ تاليف وترجمه، پنجاب يونی ورسٹی لاہور

ہے۔ان سطور کی تحریر سے جہاں سرسید کی شخصیت کے تشکیلی عناصر کی دریافت مقصود ہے وہاں السیان سطور کی تحریر سے جہاں سرسید کی شخصیت کے اسلیکی خواہش بھی کار فرماہے جنھوں نے صدیوں تک عظمتوں کی تشکیل کی اور اب جو معاشر ہے کے لیے اجنبی ہوتی چلی جارہی ہیں۔ راقم، سرسید کی عظمت کے پس پر دہ ایک انسانی مثلث کو کار فرماد کھتا ہے۔ اس مثلث کا پہلا زاویہ سرسید کی والدہ ہیں۔ سرسید سے ایک دفعہ ان کے بچپن کے حالات یو چھے گئے توانھوں نے یہ جو اب دیا کہ میری تمام سرگزشت کے بیان کو یہ ایک شعر کافی ہے:

طفلی و دامانِ مادر خوش بهشی بوده است چون بیای خود روان گشتیم سرگردان شدیم (<sup>2</sup>)

سرسید کے والد میر متقی ایک درویش منش انسان تھے اور گھر داری سے بہت کم علاقہ رکھتے سے ہیں۔ سرسید کی والدہ نہایت لاکق، ذہبین، قدرتی نہایت عالی دماغ تھیں۔ وہ صرف قر آن مجید پڑھی ہوئی تھیں۔ سیرت فرید ہی مطابق جیسا کہ مسلمان گھر انوں کا دستور تھا کہ جن بچیوں نے ملتب کی شکل تک نہیں دیکھی ہوتی ان کی ادبی و اخلاقی تربیت اس قدر ہوتی تھی کہ وہ بھی سعدی کی گلستان اور پوستان تک پڑھی ہوتی تھیں اور اپنے بچوں کو پڑھاسکی تھیں اور پڑھایا کرتی تھیں۔ (د)

خواجہ فریدالدین کی صاحبزادی اور سرسیدگی والدہ کانام عزیزالنساء بیگم تھا۔ وہ بہ قول سرسید نہایت لا گق، ذبین اور عالی دماغ تھیں۔ وہ صرف قر آن مجید پڑھی ہوئی تھیں اور انھوں نے کسی زمانہ میں فارسی کی بھی کچھ ابتدائی کتابیں پڑھی تھیں۔ سرسید کہتے ہیں؛ میں نے خود شخ سعدی کی گلستان کے چند سبق اُن سے پڑھے ہیں اور اکثر ابتدائی فارسی کتابوں کے سبق ان کوسنائے ہیں۔ وہ جب سرسید کو پڑھانے بیٹھاکرتی تھیں تو ایک لکڑی پر سوت کی گوندھی ہوئی تین لڑیاں تنبیہ کے لیے ایس رکھ لیتی تھیں۔ یہ کوڑاطالب علم کو یہ احساس دلانے کے لیے تھا کہ سبق میں کو تاہی پر سزابھی مل سکتی ہے لیکن ضروری نہیں کہ انھوں نے اسے استعال بھی کیا ہو۔ والدہ کے سرچشمہ وفیضان سے سرسیدنے جو کچھ یا یاڈیل میں اس کاذکر کیا جاتا ہے:

### عفوو در گزر

ماں باپ اور بزر گوں کے نصائح گوو قتی طور پر گراں ہی کیوں نہ گزرتے ہوں لیکن انسان کی شخصیت پر اپنااثر ضرور حچوڑ جاتے ہیں۔طبیعت اگر سلیم اور فطرت مستقیم ہو تو اولا د کے کر دار میں بھی جلوہ د کھاتے ہیں۔ ایک زمانے میں سرسیدنے ایک شخص کے ساتھ نیکی کی لیکن موقع ملنے پر اس نے اس نیکی کابدلہ برائی سے دیااور سرسید کے خلاف گم نام درخواستیں دینے لگا۔ یہ صورت حال تکلیف دہ تھی، ایسے کج فطرت لوگ ہر دور میں موجود ہوتے ہیں جو نیکی کابدلہ برائی سے د ہاکرتے ہیں،اب بھی ایسے حوادث پیش آ حاتے ہیں۔ حالات تو بدلتے رہتے ہیں پھر ایساموقع آ ما کہ سمر سید کے ہاتھ اس شخص کے خلاف کچھ ایسے کاغذات لگے جن کی مد دیسے فوجداری عدالت سے اسے کافی سزامل سکتی تھی۔ مدلیہ لینے کی طبعی انسانی جبلت نے سر سد کو اکساما کہ اب اس بداندیش سے انقام لینے کا اچھاوقت ہے۔ پیشتر اس سے کہ سر سیدان کاغذات کو کام میں لا کر اس احسان ناشاس کے خلاف کوئی اقدام کرتے، ان کی والدہ کو اس تضیے کی اطلاع ہوگئ۔والدہ کی طبیعت اور ان کی روش تربیت کا اندازہ اس بات سے لگایاجا سکتاہے کہ انھوں نے سرسیدسے کہا کہ "اگرتم اس کو معاف کروتواس سے عمدہ کوئی کام نہیں ہے۔اگرتم کواس کی بدی کی حاکم سے سز ادلوانی ہے تونہایت نادانی ہے کہ اس قوی اور زبر دست احکم الحاکمین کے چنگل سے جو،ہر ایک کے اعمال کی سز ادینے والا ہے اپنے دشمن کو جھٹر اکر ضعیف و ناتواں دنیاکے حاکموں کے ہاتھ ڈالنا جا ہو۔ پس اگر د شمنی اور انتقام ہی منظور ہے تو قوی حاکم کے ہاتھ میں اس کور بنے دو''۔ سبحان اللہ والدہ نے کس عمد گی سے دنیوی انتقام کے جذبے کی خرابی واضح کی کہ سننے والا اپنے ارادے کے نقص پر متنبہ ہوئے بغیر نہیں رہ سکتا۔ سرسید کو بھی تبنیہ ہوااور خو دان کے یہ قول "اس نفیحت کا میرے دل پر ایسااٹر ہے کہ مجھی دور نہیں ہوااور نہ ہو گا۔اور جیسے میرے دل میں کسی شخص سے گو اس نے میرے ساتھ کیسے ہی دشمنی کی ہو انقام لینے کا خیال تک نہیں آیا بلکہ ان کی نصیحت پر غور کرنے سے میرے دل میں بہ بات پیدا ہو گئی ہے کہ اب میں یہ بھی نہیں جاہتا کہ آخرت میں خدا بھی اس سے میر ابدلہ لے "(4)

یہ حسن تربیت اور سلامتی طبع کی نہایت عمدہ مثال ہے۔ماں کا حسن تربیت اور بیٹے کی سلامتی طبع کہ جس نے مال کی نصیحت سے ایک قدم آگے بڑھ کر دنیو ی بدلہ تورہاایک طرف، آخرت کے بدلے کا خیال بھی دل سے زکال دیا۔

## احرّام آدم

عام طورسے احرّام آدم کا سبق دینے اور سننے والے آدمیوں سے اپنے ہم مرتبہ لوگ مراد لے لیاکرتے ہیں۔ احرّام آدم یہ نہیں ہے کہ بلند حیثیت سبھے ہوئے اس احرّام کا مستحق نہ معاشرتی اعتبار سے کمزرولوگوں کو خود سے کم حیثیت سبھے ہوئے اس احرّام کا مستحق نہ سبھے جائے۔ اسلام میں تمام بی نوع بلالحاظِ حیثیت و نسبت بلکہ بلالحاظِ مسلک و عقیدہ لا نقی احرّام ہیں۔ جس طرح اللہ منگا ﷺ محسل اللہ منگا اللہ منگا ﷺ کم نام کی نوع بلالحاظِ حیثیت و نسبت بلکہ بلالحاظِ مسلک و عقیدہ لا نقی احرّام ہیں۔ کی نعلیمات میں بھی غرباو مساکین کے مقام کا اندازہ اس بات سے کیا جا سکتا ہے کہ آپ نے اسلام کے ظہور کو غرباہی سے منسوب کیا۔ امر اکے بچوں میں اپنے معاشرتی مقام کے باعث الّاما شاء اللہ غرباکے لیے احرّام کے اعلیٰ جذبات دیکھنے میں نہیں آتے۔ وہ انھیں خود سے کم تر مخلوق خیال غرباکے لیے احرّام کے اعلیٰ جذبات دیکھنے میں نہیں آتے۔ وہ انھیں خود سے کم تر مخلوق خیال کرنے لگتے ہیں۔ اس کمزوری کو اگر بچین ہی میں بھانپ لیاجائے تو بچین ہی میں اس کی اصلاح کی جاسکتی ہے ورنہ پندار کا سیلاب بے امال ، احرّام کے جذبات کو بہالے جا تا ہے۔

سرسید کی عمر گیارہ بارہ برس کی تھی جب انھوں نے ایک نوکر کو جو بہت پر انااور عمر رسیدہ تھا
کسی بات پر تھپڑ دے مارا۔ تھوڑی دیر کے بعد والدہ کو خبر ہوگئ۔ سرسید گھر پنچے تو والدہ نے ناراض
ہوکر کہا" اسے گھرسے نکال دو جہاں اس کا دل چاہے چلا جاوے۔ یہ گھر میں رہنے کے لائق نہیں
رہا" چنانچہ ایک خادمہ نے سرسید کا ہاتھ پکڑا اور انھیں گھر سے باہر لے جاکر سڑک پر چھوڑ دیا۔ قریب ہی سرسید کی خالہ کا گھر بھی تھا۔ ان کی ملازمہ نے یہ کیفیت دیکھی تو انھیں پکڑ کر خالہ
کے گھر میں لے گئی۔ خالہ نے کہا کہ " دیکھو تمھاری والدہ تم سے کس قدر ناراض اور غصہ ہیں اور
اس سبب سے جو تم کو گھر میں رکھے گا اس سے بھی خفا ہوں گی۔ مگر میں تم کو چھپا رکھتی
ہوں "۔ خالہ نے یہ کہ کر کو شھے پر واقع کسی کمرے میں انھیں چھپا دیا۔ تین دن تک وہ اسی طرح
اس کو شھے پر چھے رہے۔

خالہ اپنے بھانجے کے سامنے آکر نوکروں وغیرہ سے کہاکر تیں کہ "دیکھنا آپا جی یعنی میری والدہ کو خبر نہ ہو کہ یہاں چھپے ہوئے ہیں۔" تین دن کے بعد یہی خالہ جنھیں سرسید آپاجان کہا کرتے تھے، سرسید کاہاتھ پکڑ کر اپنی بہن کے پاس قصور معاف کرانے کے لیے لے گئیں۔والدہ نے معاف کرنے کی بجائے یہ کہا کہ جس نوکر کے ساتھ بد تمیزی کی تھی اس سے معافی مانگے اگراس نے معاف کر دیاتو میں بھی معاف کر دوں گی۔چنانچہ "مجرم" کو اس نوکر کے پاس لے جایا گیا۔ سرسیدنے اس کے آگے ہاتھ ہوڑے تب کہیں جاکر ان کی تقصیر معاف ہوئی ہے۔ بیا شید ایک اچھی ماں ہز اراستادوں سے بہتر ہے۔

# غربای خبر گیری

والدہ سرسید کی خاص عاد توں میں سے ایک یہ امر تھا کہ لاوارث بڑھیا عور توں کی ہمیشہ خبرگیری کرتی تھیں۔ زنانہ مکان کے باہر بطور جلوخانہ کے ایک میدان تھااور اس کے ایک طرف متعدد کو تھریاں اور یک در سے ملازموں کے رہنے کے لیے بنے ہوئے تھے۔ غیر اور لاوارث بڑھیا عور توں کو اس میں رکھتی تھیں۔ مجملہ ان کے ایک لاوارث بڑھیا مساۃ زیبا تھی۔ سرسید بتاتے ہیں کہ اتفاق سے ایک زمانہ میں میری والدہ بھی پیار ہوئیں اور زیبا بھی پیار ہوئی، بیاری بھی بتار ہوئی اور زیبا بھی پیار ہوئی، بیاری بھی قریب قریب ایک بی تھی۔ جو دوا والدہ صاحب کے لیے تیار ہوئی تھی اس میں سے زیبا کو پلائی تھیں۔ دونوں کو صحت ہو گئی۔ مگر حکیم صاحب نے سرسید کی والدہ کے لیے ایک نسخہ مجمون کا تجویز کیا۔ اس مجمون کے اجزابہت مہلگ تھے۔ اب توجدید قار مین مجمونوں اور ان کے اجزاب کا تجویز کیا۔ اس مجمون کے اجزابہت مہلگ تھے۔ اب توجدید قار مین معجونوں اور ان کے اجزاب کیا کہ بی واقف ہوں گیا تھی اجزابر مشمل جس قدر مجمون تیار ہواوہ مقدار میں ایک بی شخص کے لیے کیا کر ساتھا۔ سرسیداس زمانے میں دلی میں منصف تھے۔ وہ اپنی والدہ کے لیے جمون تیار کروا کر لے گئے اور بتایا کہ یہ اسٹے روز تک کفایت کرے گا۔ والدہ نے یہ گراں قیمت مجمون تیار کروا کر لے گئے اور بتایا کہ یہ اسٹے روز تک کفایت کرے گا۔ والدہ نے یہ گراں قیمت معجون کو نوداستعال کرنے کے معجون کیا موثی سے زیبا کو کھانا شروع کر دیا جس کے نیج میں زیبا کی صحت میں بہت ترقی ہوئی۔ بہائے خاط خاموثی سے زیبا کو کھانا شروع کر دیا جس کے نیج میں زیبا کی صحت میں بہت ترقی ہوئی۔ بہائے خاموثی سے زیبا کو کھانا شروع کر دیا جس کے نیج میں زیبا کی صحت میں بہت ترقی ہوئی۔

ان کے حسن نیت کا بتیجہ تھا کہ خود ان کی صحت معجون کھائے بغیر ہی ترقی کرنے لگی۔ چند روز بعد سرسید نے والدہ سے کہا کہ اس معجون نے آپ کو بہت فائدہ کیا۔ وہ ہنسیں اور کہا"تمھارے نزدیک بغیر دوائے خداصحت نہیں دیتا"۔(ڈ) سرسیداس جواب پر متعجب ہوئے۔ تب والدہ نے بتایا کہ وہ معجون خود کھانے کی بجائے غریب زیبا کو کھلاتی رہیں کہ اس غریب کے لیے یہ مہنگا معجون کون بنواکرلائے گانتیجناً خدانے دونو کو صحت عطافر مادی۔(<sup>6</sup>) ایک کو دوائے ذریعے اور دوسرے کو حسن عطائے ذریعے۔

### خیر ات اور اس کے مصارف

آج کل بہت بھی احتیاط کی جائے تولوگ سال کے بعد ڈھائی فی صدکے حساب سے زکوۃ کال دیتے ہیں اور اس کی ادائی بھی تعطل و تاخیر کا شکارر ہتی ہے لیکن یہ احساس بہت کم پایاجا تا ہے کہ قر آن کی روسے مرفہ الحال لوگوں کے مال میں غربایعنی سائلوں اور محروموں کا حصہ ہو تا ہے۔ کسی کو اس کا حق دینا اس پر کوئی احسان نہیں ہو تا۔ کمال تویہ ہے کہ سائلوں اور محروموں کو ان کے حق سے بڑھ کر دیا جائے۔ والدہُ سر سید گھر کی کل آمدن کا حساب کر کے اس کا پانچ فی صد خدا کے نام پر علیحدہ کر دیا کرتی تھیں۔ انھوں نے اپنی بہنوں اور بھانچیوں کو بھی تاکید کرر کھی تھی کہ اسی طرح یا نچی فی صدی کے حساب سے خدا کی راہ میں دیا کریں۔

اس طرح للد فی اللہ خرچ کے لیے ان کے پاس ایک معقول سرمایہ جمع ہو جاتا تھااوروہ اس طریقے سے جمع ہونے والی رقم کو نہایت عمدگی اور خوبی اور ایک انظام سے خیر ات میں صرف کیا کرتی تھیں۔ اُس میں سے کچھ تو غریب پر دہ نشین عور توں کی امد ادپر جو معاش سے ننگ ہو تیں، صرف کر تیں۔ کچھ غریب عور توں کی جوان لڑکیوں کے نکاح کے لیے مختص کر دیا کرتیں، جس کے نتیج میں ان کی توجہ سے بہت سی جوان لڑکیوں کا نکاح ہوا۔ وہ اسلامی تعلیمات کے مطابق نوکری پیشہ یاغریب اور مفلس خاند انوں کی ہوہ ہو جانے والی جوان لڑکیوں کے عقد ثانی کی نفیحت کیا کرتیں اور اس مقصد کے لیے روپے پسے سے ان کی ہر ممکن امد اد کیا کرتیں۔ وہ عمو ماً لوگوں کو سمجھاتیں کہ نکاح ثانی نہ کرنا دوسری چیز ہے مگر نکاح ثانی کو معیوب سمجھانیا جس نے نکاح ثانی کیا ہے۔ اس کو حقیر و ذکیل سمجھانی جس کے نکاح ثانی کیا ہے۔ (7)

### صلەرخى

عام معاشر تی مصروفیات میں اپنے قریبی لوگوں سے ملناجلناہی کم ہوکررہ گیاہے کجاوہ اعزہ و اقارب جو اپنی غربت کے باعث معاشرے میں کسی خاص مقام کے حامل نہ ہوسکے ہوں۔ دیکھاجائے تو ہماری مصروفیات صرف ذاتی زندگی اور اس کے مفاد کے گر دہی گھومتی ہیں۔ سرسید کی والدہ کا ایک وصف ہے بھی تھا کہ وہ اپنے غریب رشتہ داروں کے گھر میں جایا کرتی تھیں، ان جیسی او نچے گھر انے کی خاتون کا غریب رشتے داروں سے ملنے چلے جاناہی کم نہیں تھااس پر مستزادیہ کہ وہ ان کی خفیہ طور پر کسی حیلہ سے امداد بھی کیا کر تیں۔ بعض رشتہ دار ایسے بھی سے کہ انھوں نے ایک عور توں سے شادی کر لی تھی جن سے ملناجلنا معیوب سمجھاجا تا تھا مگروہ النحلق عیال الله کے تصور کے مطابق ایسے رشتہ داروں سے بھی میل جول رکھتی تھیں۔ ان کا قول تھا کہ خدا کے حکم سے صلہ رحم سب پر مقدم ہے۔ وہ خود اُن کے گھر جا تیں اور ان کی اولاد

### توكل على الله

گزشتہ سطور میں ایک غریب عورت زیبا کی بیاری کے دوران اپنے علاج کے لیے تیار کروایا گیا مجون اسے کھلادینے کا ذکر ہوا۔ اس کا سب بیہ تھا کہ انھیں ہر بات میں خدا پر بہت توکل تھا۔ وہ یہ کہاکرتی تھیں کہ " دکھ بیاری میں علاج کرنا۔ دواد بناصر ف ایک حیلہ ہے۔ شفادینے والا خدا ہے۔ اگر دوااور حکیموں کے علاج سے لوگ مرانہ کرتے توسب لوگ خدا کو بھول جاتے" وہ کہتی تھیں کہ " اگر سیتلا کے پوجنے سے لڑکیاں لڑکے سیتلا کی بیاری سے نہ مرتے تو تمام دنیا بجز ان کے جن کو خدا بچا تاکا فر ہو جاتی۔ " ( ° ) سیتلا چیک کی بیاری نیز چیک کی دیوی کانام تھا جسے اس مرض سے نجات کے لیے یو جاجا تا تھا۔ میر تقی میر کاشعر ہے:

جب نہ تب پنڈے پر لیے پائے ستال کے سے دانے مرجھائے (10)

جس دوراور معاشرے سے ان کا تعلق تھااس میں توہم پرسی عام تھی۔ سیاسی اقتدار چھن جانے سے معاشرے میں جو مایوسی اور کم ہمتی پید اہو جایا کرتی ہے اس کا اثر عقائد پر بھی پڑتا ہے۔ لوگ تو حید خالص کو فراموش کرکے بلاارادہ بھی غیر اللہ کی جانب متوجہ ہو جایا کرتے ہیں اور اس باب میں خوا تین کے ہاں کچھ زیادہ ہی نقدم دکھائی دیتا ہے لیکن سرسید کی والدہ؛ منت، نذر، نیاز وغیرہ کی قائل نہیں تھی۔ وہ تھی اس جانب متوجہ نہیں ہوئیں۔ تعویذ گنڈے اور تاریخوں یا دنوں کی سعادت و نحوست پر ان کو مطلق اعتقاد نہ تھا۔ لیکن یہ بھی تھا کہ اگر کوئی الیا کرتا تو اسے منع بھی نہیں کرتی تھیں ان کا خیال تھا کہ 'اگر ایسے لوگوں کو منع کیا جائے اور اتفاق سے وہ امر پیش منع بھی نہیں کرتی تھیں ان کا خیال تھا کہ 'اگر ایسے لوگوں کو منع کیا جائے اور اتفاق سے وہ امر پیش آ جائے جس کے خوف سے وہ گنڈہ تعویذ کرتے ہیں یا سعادت و نحوست دیکھتے ہیں تو ان کے ایمان ہوتا۔ ان کا قول تھا کہ ''ہر بات کے لیے صرف خدا سے دعا کی جانی چا ہے گر دہ جو چا ہے گا کر سے گا "وہ یہ بھی کہا کرتی تھیں کہ ''مسیبیں جو انسانوں پر پڑتی ہیں اُس میں بھی خدا کی پچھ حکمت ہوتی گا "وہ یہ جھی کہا کرتی تھیں کہ ''مسیبیں جو انسانوں پر پڑتی ہیں اُس میں بھی خدا کی پچھ حکمت ہوتی گا "وہ یہ جھی کہا کرتی تھیں کہ ''مسیبیں جو انسانوں پر پڑتی ہیں اُس میں بھی خدا کی پچھ حکمت ہوتی ہوتی ہیں اُس میں بھی خدا کی پچھ حکمت ہوتی ہے۔ گر ہندے اُس حکمت کو نہیں سبچھ سکتے۔ "(۱۱)

سرسید کے بہ قول ان کے نصیال کوشاہ عبدالعزیز سے اور ان کے خاند ان سے بہت عقید ت تھی مگر سرسید کی والدہ شاہ غلام علی صاحب دہلوی (۱۵۱۱ھ/۱۵۳۵۔ ۲۲/صفر ۲۲/صفر ۲۲/صفر ۲۲/صفر ۲۲/صفر ۲۲/سور ۲۲/سور شاہ صاحب نقشبند ثانی کہلاتے اور ۲۲/سور تاہ طبح جان جانال سے بیعت شے اور بہ قول سرسید اپنے پیرپر فوقیت لے گئے حضرت میر زامظہر جان جانال سے بیعت شے اور بہ قول سرسید اپنے خاندان کے ساتھ ان کے تعلق کا حال لکھا ہے۔ سرسید کہتے ہیں کہ میں نے حضرت کی خانقاہ میں اپنی آ نکھ سے روم اور شام اور بغداداور مصر اور چین اور حبش کے لوگوں کو دیکھا ہے کہ حاضر ہو کر بیعت کی اور خدمت خانقاہ کو سعادت ابدی سمجھے ۔۔۔۔۔ خانقاہ میں پانسوسے کم فقیر نہیں رہتا تھا اور سب کاروئی کپڑا آپ چانقاہ کو سعادت ابدی سمجھے ۔۔۔۔۔ خانقاہ میں پانسوسے کم فقیر نہیں رہتا تھا اور سب کاروئی کپڑا آپ چانتاہ کے ذمہ تھا اور باوجود یکہ کہیں سے ایک حبہ مقرر زنہ تھا اللہ تعالی غیب الغیب سے سب کام چلا تا تھا۔ اس عالم میں ایک مرتبہ نواب امیر الدولہ امیر محمد خان والی ٹونک نے چاہا کہ ان کی خانقاہ کے لیے کوئی و ظیفہ مقرر کر دیا جائے اس کے جواب میں آپ نے صرف بہ شعر لکھ بھیجا:

## ما آبروی فقر و قناعت نمی بریم بامیر خان بگوی که روزی مقرر است (12)

جس شخ کے توکل کا بی عالم ہواس کے مریدوں میں بھی اس کی صفات منعکس ہوتی ہوں گ۔
شاہ غلام علی صاحب، غیر اللہ کے خیال سے بھی دور سے ان کی عادت تھی کہ جب کوئی ان کے
پاس کوئی حاجت لے جاتا تو وہ اسی وقت ہاتھ اٹھاتے اور سب حاضرین سے کہتے کہ "دعا کرو کہ خدا
اس کی آرزو پوری کرے۔" سرسید کی والدہ بھی اسی عقیدے پر استحکام رکھتی تھیں۔ سرسید کی
بہم اللہ شاہ غلام علی صاحب ہی نے فرمائی تھی۔ سہ پہر کے وقت بہت سے مہمان جع تھے جب
سرسید کو شاہ غلام علی صاحب کے سامنے لاکر بٹھایا گیا اور انھوں نے فرمایا کہ پڑھو بہم اللہ الرحمن
الرحیم مگر سرسیدان کی طرف دیکھتے رہے اور منہ سے پچھ نہ بولے اس پر شاہ صاحب نے اٹھاکر
انھیں اپنی گو دمیں بٹھالیا اور فرمایا کہ ہمارے پاس بیٹھ کر پڑھیں گے اور بہم اللہ پڑھ کر سورہ عاتی
کی ابتدائی آیات مالم یعلم تک پڑھیں اب سرسید نے بھی ان کے ساتھ ساتھ پڑھا بعد کے
زمانے میں اس واقعے کی یاد میں سرسید نے بہ شعر کہا تھا:

به مکتب رفتم وآموختم اسراریزدانی زفیض نقشبند وقت وجان جان جانانی (<sup>(13</sup>)

سرسید کی نتھیال کے بعض لوگ توہات میں مبتلاتھ۔اس زمانے کے بعض توہات ان کے خاندان میں بھی رواج رکھتے تھے۔ خاندان کے بعض بزرگ لڑکوں کو بعض بیاریوں سے محفوظ رہنے کے لیے ایک گنڈہ دیا کرتے تھے جس میں ایک تعویذ ہو تا تھااور اس تعویذ میں ایک حرف یا ہندسہ سفید مرغ کو ذخج کرکے اس کے خون سے لکھا جا تا تھا اور جس لڑکے کو پہنایا جا تا بارہ برس کی عمر تک اسے انڈایا مرغی کھانے سے روک دیا جا تا تھا۔

سرسید کے بیٹوں سید حامد اور سید محمود کو بھی ان کی نضیال والوں نے وہ گنڈہ پہنایا۔ مگر سرسید کی والدہ ایسے خیالات سے اتفاق نہ رکھتی تھیں ان کا خیال تھا کہ اس گنڈہ کے سبب سے انڈا یا مرغی نہ کھانا اور یہ سمجھنا کہ اگر کھایاجائے تو کوئی آفت آئے گی، خدا پر ایمان رکھنے کے خلاف ہے۔ وہ ان دونوں بچوں کو جب بھی وہ ان کے ساتھ کھاتے اور کوئی ایسی چیز بھی موجود ہوتی جس میں انڈ املاہو تا یامر غی کاسالن یامرغ پلاؤ ہو تا توبے تامل ان کو کھلا دیتیں۔ ان بچوں کو پراٹھے اور انڈے پسند تھے۔ والدہ بے تامل ان کووہ پکواکر کھلا دیتی تھیں۔(14)

## بدلتے دنوں کالحاظ

سرسید کہتے ہیں میں جب دلی میں منصف تھا تو میری والدہ مجھے نصیحت کرتی تھیں کہ "جہال جہال تم جانالاز می سمجھتے ہو اور ہر حالت میں تم کو وہاں جانالاز می ہو گا تو تم وہال بھی سواری پر جایا کرو۔ بھی پیادہ پا۔ زمانہ کا کچھ اعتبار نہیں ہے۔ بھی کچھ ہے اور بھی کچھ۔ پس ایسی عادت رکھو کہ ہر حالت میں اُس کو نباہ سکو" (15) چنا نچہ میں نے جامع مسجد اور حضرت شاہ غلام علی صاحب کی خانقاہ میں جانے کا یہی طریقہ اختیار کیا تھا کہ اکثر دونوں جگہ پیدل جاتا تھا اور بھی سواری پر۔

دوسروں کو عمل خیر اور صبر و قناعت کی نصیحت کرنا جتنا آسان ہو تاہے اس پر خود عامل ہو نااتنا آسان نہیں ہو تا۔ عام طورسے افزادو پریشانی کے لمحوں میں ناصحین کے ہاتھ سے بھی صبر کادامن چھوٹ جاتاہے۔ کم لوگ ہوتے ہیں جو غم واندوہ کی حالت میں بھی شیوہ صبر و قناعت پر عامل رہیں۔ سرسید کے بڑے بھائی یعنی سید محمد خال جو ان کے بڑے بیٹے تھے، سینتیں اڑتیں برس کی عمر میں انقال کرگئے۔ فطری طور پر مال کو بیٹے سے جو محبت ہوتی ہے اس کے اقتضاسے وہ ہر وقت ان کے پاس میٹیٹی رہتی تھیں۔ مہینہ بھر کی علالت کے بعد وہ راہی ملک عدم ہو گئے۔ ایسے مواقع پر جیسا کہ ہواکر تاہے سب لوگ گریہ وزاری کرنے گئے۔ ایسے موقع پر مال کو جو رئے و غم و ہوا ہو گاس سے کون انکار کر سکتا ہے بہ قول سرسید "بے اختیار اُن کی آئھوں سے آنبو فکتے سے لیکن اس حالت میں انھوں نے کہا کہ: خدا کی مرضی اور وضو کر کے صبح کی نماز پڑھنے لگیں اور اشر اق تک مصلے پرسے نہیں اُٹھیں "۔(16)

یہ تو بیٹے کے انتقال کے وقت کی کیفیت تھی۔ سرسید بتاتے ہیں کہ اتفاق سے بعض رشتہ داروں کی ایک لڑکی کی شادی اُسی زمانہ میں قرار پاچکی تھی اور صرف چار دن شادی کے باقی رہے تھے۔ اور وہ تمام سامان شادی کا تیار کرچکی تھیں کہ سید محمد خال کا انتقال ہو گیا اور جیسا کہ دستورہے اُن لو گول نے اس لڑکی کی شادی کو ملتوی کرنا چاہا۔ میری والدہ تیسرے دن اپنے بڑے بیٹے کے انتقال کے اور ایسے سخت صدمہ کی حالت میں خود اُن رشتہ دار کے گھر میں گئیں اور کہا کہ "میں

تمھاری بیٹی کی شادی میں آئی ہوں۔ تین دن سے زیادہ ماتم رکھنے کا حکم نہیں ہے۔ شادی کے ملتوی کرنے سے تمہارابڑ انقصان ہو گا اور جو امر کہ خدا کو منظور تھاوہ ہو چکا۔ تم ہر گزشادی کو ملتوی مت کرواور جب کہ میں خود تمہارے گھر میں آئی ہوں اور شادی کی اجازت دیتی ہوں تو اور کوئی کیا کہہ سکتا ہے۔(17)

## قطع تعلق سے گریز

رسول خدائے ایک طویل حدیث میں اپنی بعثت کے جو مقاصد بیان فرمائے ہیں ان میں ایک بیہ بھی ہے کہ جو مجھ سے کئے میں اس سے جڑوں۔ایک مقام پر آپ نے ارشاد فرمایا: لاید خل المجنی ہے کہ جو مجھ سے کئے میں اس سے جڑوں۔ایک مقام پر آپ نے ارشاد فرمایا: لاید خل المجنی قاطع۔ قطع رحمی کرنے والا جنت میں داخل نہیں ہوگا (18) امام نووی نے اس حدیث کی دو تاویلیں بیان کی ہیں: ایک بیر کہ اس سے مراد وہ انسان ہے جو قطع رحمی کی حرمت کا علم ہونے کہ باوجود بغیر کسی سبب اور شبہ کے رشتہ توڑنے کو حلال جانتاہے ایسا شخص جنت میں کبھی داخل نہیں ہوگادوسری تاویل ہے کہ اس سے مرادوہ انسان ہے جو جنت میں پہلے جانے والوں کے ساتھ نہیں جائے گابلکہ جس تاخیر کا اللہ نے ارادہ کیا اس کی وجہ سے عذاب میں مبتلا کیا جائے گا۔

ہماری پر انی تہذیب پر اس ارشاد گرامی کابڑا گہر ااثر ہاہے۔ سرسید کی والدہ کے ہاں بھی اس کا عکس و کھائی دیتا ہے۔ سرسید کے بڑے بھائی سید محمد خال اور حکیم غلام نجف صاحب کی آپس میں بہت دوستی تھی۔ وہ ایک دوسرے کو بھائی کہتے تھے۔ سرسید بھی حکیم نجف خان کو اپنے بڑے بھائی کی طرح سبحتے تھے۔ انھوں نے آفاد الصنادید میں حکمائے کرام ذوالمجد والاحترام کے ذیل میں ان کا بڑا زور دار تعارف کھا ہے۔ سرسید نے بتایا ہے کہ انھیں بہادر شاہ ظفر نے عز الدولہ کا خطاب دیا اور انگریزوں کی آمد کے بعد سمینی بہادر نے بھی عہدہ طبابت پر واسطے معالجہء مرضا کے خطاب دیا اور انگریزوں کی آمد کے بعد سمینی بہادر نے بھی عہدہ طبابت پر واسطے معالجہء مرضا کے مامورر کھا، ان کے اوصافی حمیدہ واخلاقِ پندیدہ جیز تحریر سے خارج ہیں۔"جی چاہتا ہے کہ ان کے عامد ومنا قب کو جہاں تک زمانہ مساعد ہو بیان کیے جاؤں لیکن قلم شکستہ زباں کو طاقت نہیں کہ اس کا عشر عشیر بھی لکھ سکے "(1) سید محمد خال کے انقال کے بعد جب سرسید دبلی میں منصف ہو کر کا عشر عشیر بھی لکھ سکے "(1) سید محمد خال کے انقال کے بعد جب سرسید دبلی میں منصف ہو کر آئے تو اپنے مرحوم بھائی کی طرح حکیم غلام نجف صاحب سے میل ملا قات جاری رکھی۔ ہفتہ میں دوروز ان کے پاس جایا کرتے اور وہ بھی وقت معین پر سرسید سے میل ملا قات جاری رکھی۔ ہفتہ میں دوروز ان کے پاس جایا کرتے اور وہ بھی وقت معین پر سرسید سے مین آیا کرتے تھے۔ ایک بار ایسا

ہوا کہ حکیم غلام نجف صاحب کسی بات پر ناراض ہو گئے لیکن سرسید بدستور ان کے پاس جاتے رہے مگر انھوں نے آنا چھوڑ دیا۔ بہت دنوں تک سرسید کا یہ معمول جاری رہالیکن بالآخر جیسا کہ ہوتا ہے سرسید کے معمول میں بھی فرق واقع ہو گیا اور انھوں نے بھی حکیم صاحب کے ہاں جانا بہت کم کر دیا۔ سرسید کی والدہ نے یہ صورت دیکھی تو سرسید سے کہا کہ "میں سمجھتی ہوں کہ تم اب حکیم غلام نجف کے پاس بہت کم جاتے ہو اس کا کیا سبب ہے۔" سرسید نے حقیقت حال بیان کر دی۔ اُنھوں نے کہا"نہایت افسوس ہے کہ جس بات کو تم اچھا نہیں سمجھتے وہی بات تم بھی کرتے ہو۔ جہاں دوست کو دوست کو دوست کا پورابر تاؤ کر نااس کا فرض ہے اس کا پورا کرنا چاہیے۔ یہ تمھارا فرض کے اداکر نے کے کیوں ذمہ دار ہوتے ہو۔ تم کو کیا کہ دوسرا بھی اپنا فرض اداکر تا ہے یا بیسے۔ "ہیں۔ "روی

## بدلے کا تصور

عام معاشر تی زندگی میں ہم دیکھتے ہیں کہ اچھے بھلے لوگ بھی اچھائی کابدلہ اچھائی سے تو دے دیتے ہیں لیکن جہاں دوسرے کی جانب سے کو تاہی ہوئی وہ فوراً اس کی اچھائی کو فراموش کرکے عوض معاوضہ کے اصول پر آجاتے ہیں، یہ نہیں دیکھاجا تا کہ ماضی میں جس شخص نے ہمارے ساتھ نیکی کی اس کا اقتضا کیا ہے۔ اس کا نتیجہ ہے اچھے روابط بھی کاروبار کی طرح ہوجاتے ہیں اور عفوو در گزر کی اعلی اقدار بروئے کار نہیں آپا تیں۔ سرسید کی والدہ انھیں نصیحت کیا کرتی تھیں کہ "اگر کسی نے ایک دفعہ نیکی کی ہو اور دو "اگر کسی نے ایک دفعہ نیکی کی ہو اور دو وفعہ برائی کرے۔ یا دو دفعہ نیکی کی ہو اور دو وفعہ برائی کرے تو تم کو آزر دہ نہ ہو ناچا ہے کیو نکہ ایک یا دود فعہ کی برائی برابر ہو گئی۔ مگر نیکی ایس چیز ہے کہ اُس کے بعد نیکی کرنے والا کیسی ہی برائی کرے اُس کی نیکی کے احسان کو بھلایا نہیں جا سکتا " (21)

سرسید کی والدہ کے بیہ تصورات درست دین عقائد کی بناپر قائم تھے۔ گوسر سید کے عقائد میں بعد ازاں انحر افات بھی در آئے لیکن ایسامعلوم ہوتاہے کہ سرسید کی تربیت کا بنیادی گہوارہ انحرافات وبدعات سے پاک تھا۔ ان کی والدہ کے خیالات اپنے آباکے زیراثر الاماشاء اللہ محققانہ

اصولوں پر استوار تھے۔ سرسیدجو بعد ازال بزعم خولیش مقام تجدید پر فائز ہو گئے اپنی والدہ کے حوالے سے لکھتے ہیں:

"اس زمانہ میں کہ میرے خیالات مذہبی محققانہ اصول پر ہیں اس وقت بھی میں اپنی والدہ کے عقائد میں کوئی ایساعقیدہ، جس پر کسی قسم کے شرک یابدعت کا اطلاق ہو سے نہیں پاتا بجزایک عقیدہ کے کہ وہ سمجھتی تھیں کہ عبادت بدنی یعنی قر آن مجید پڑھ کر بخشنے کا یافاتحہ دے کر کھانا تقسیم کرنے کا ثواب مر دے کو پہنچتا ہے۔ میں ان دونوں باتوں کا قائل نہیں ہوں۔ عبادت بدنی میں تو میں نیابت کا قائل نہیں ہوں اور عبادت مالی میں بھی ] بجز[اس صورت کے کہ متوفی اپنی زندگی میں نیابت کا قائل نہیں ہوں۔ تعجب ہے کہ میں نیابت کا قائل نہیں ہوں اور عبادت مالی میں بھی ایجز اس صورت کے کہ متوفی اپنی زندگی میں بھی میں بھی ایک نامن کے میں دور کر جاوے نیابت کا قائل نہیں ہوں۔ تعجب ہے کہ میر اعقیدہ اس زمانہ کے وہابیوں یا اہل حدیث سے بھی زیادہ سخت ہے۔ کیونکہ گو وہ عبادت بدنی کے شواب پہنچنے میں سب کو اتفاق ہوں۔ "کونے میں مختلف ہیں مگر ہر حالت میں عبادت مالی کے ثواب پہنچنے میں سب کو اتفاق ہے۔ "(22)

اگرلوگ ان باتوں پر غور کریں تو سمجھ سکتے ہیں کہ میری والدہ کیسی عالی خیال اور نیک صفات اور عمدہ اخلاق، دانشمند اور دوراندیش، فرشتہ صفت بی بی تھیں اور ایسی مال کا ایک بیٹے پر جس کی اس نے تربیت کی ہو، کیااثریٹ تاہے۔

tt

سرسید کی شخصیت کی تشکیل میں دوسرا بنیادی کردران کے کے ناناخواجہ فریدالدین احمد کا تھا۔ دبیر الدولہ خواجہ فریدالدین احمد مغلیہ درباروں میں مناصب عالیہ پر فائزرہے۔ اکبرشاہ ثانی کے دربار میں وزیراعظم تھے۔ بعد ازال اس منصب سے مستعفی ہو گئے۔ ان کی انتظامی قابلیت کا اس سے اندازہ لگایا جاسکتاہے کہ جب پنجاب میں مغل حکومت ختم ہو گئی اور سکھا شاہی کا دور دورہ ہواتو مہاراجہ رنجیت سکھ نے انحمیں اپنے دربارسے وابستہ کرناچاہا اور اس مقصد کے لیے اپنے معتمد کے دریع معتمد کے دریع ہو گئی کہ دو اس پیش مرارروپیہ بہ طور سفر خرج دبیر الدولہ کے پاس بھیجا اور انحمیں لا ہور بلایا۔ توقع کے ذریع تیس ہز ارروپیہ بہ طور سفر خرج دبیر الدولہ کے پاس بھیجا اور انحمیں لا ہور بلایا۔ توقع کے دریات کے متعلقین بھی یہی چاہتے ہوں گے لیکن ان کی بڑی بیٹی سرسید کی والدہ نے اس سے اتفاق نہیں کیا۔ خواجہ فریدالدین احمد کی تین لیکن ان کی بڑی بیٹی لین احمد کی تین

بیٹیاں تھیں؛ عزیزالنسابیگم والد ہ سرسید، فاطمہ بیگم اور فخر النسابیگم۔عزیزالنسابیگم نے کہاکہ خدانے آپ کو اس قدر دیاہے کہ جس طرح پر چاہیں آپ آرام کرسکتے ہیں اوراگر اس سے پچھ زیادہ بھی مل جائے تو بھی جو آرام وآسائش آپ کو اب ہے اس میں پچھ اضافہ نہیں ہو سکتا۔والد ہ سرسید جو بڑی صائب الرائے تھیں، ان کا خیال تھا کہ والد کالا ہور جاکر رہنااور مہاراجہ رنجیت سکھ کی سلطنت کے اختیارات قبول کرنا اور باقی گھر انے کا انگریزوں کی عمل داری میں رہنااچھا نہیں ہے۔ ان کا کہنا تھا کہ معلوم نہیں کیا اتفاقات پیش آئیں اور کیا انقلابات ہوں اور کس قسم کی مشکلات پیش آ جائیں اس لیے اس پیش کش کو قبول کرنا مناسب نہیں۔انھوں نے والدسے کہا کہ اس منافی کہ آپ کی طبیعت بھی علیل رہتی ہے، وہاں جانا میں لیند نہیں کرتی۔ سرسید کے ناناکے دل پر بیٹی کی اس بات نے ایسااٹر کیا کہ انھوں نے رنجیت شکھ کی یہ پیش کش قبول کرنے سے انکار کر دیا اور سفر خرچ واپس بھیج دیا۔ ایک بار پھر یہ تحریک ہوئی (<sup>23</sup>) لیکن ایک بار کے انکار پر عمر بھر قائم رہے اور پھر کسی دربارسے تعلق اختیار نہیں کیا۔ یہاں مرزار فیع سودا کو نواب شجاع بیر عمر بھر قائم رہے اور پھر کسی دربارسے تعلق اختیار نہیں کیا۔ یہاں مرزار فیع سودا کو نواب شجاع طور معذرت ایک رباعی لکھ بھیجنا یاد آتا ہے۔سودانے اس دعوت کے جواب میں جورباعی لکھی وہ طور معذرت ایک رباعی لکھی جو کئی لیے ج

سودا پے دنیا تو بہ ہر سوکب تک آوارہ ازیں کوچہ بہ آل کو کب تک حاصل نہ یہی اس سے کہ تاد نیا ہو ۔ بالفرض ہوایوں بھی تو پھر توکب تک (<sup>24</sup>) ان کی شخصیت کے مرتب و منظم ہونے کااندازہ اس بات سے بھی کیا جاسکتا ہے کہ وہ باقال کے سے روز نامجہ لکھاکرتے تھے۔ سر سیدکی روایت ہے کہ عہد شیاب سے، ان کے انتقال

سے دوہ فتے پیشتر تک ان کا کھاہواروزنامہ ان کے گھرانے میں موجود تھا اور سرسیدنے اسے بہ طورایک دلچسپ تاریخ کے بارہا پڑھالیکن ۱۸۵۷ء کے ہنگامے میں جہاں اور بہت پچھ تباہ و بربادہو گیا وہاں میہ روزنامچہ بھی ضائع ہو گیا۔(<sup>25</sup>) اب ہم اس روزنامچے کا ذکر صرف سرسید کی سیرت فرید بیہ ہی میں دیکھ سکتے ہیں۔خواجہ فریدالدین ۵۵ء کی جنگ آزادی سے پینیٹس سال قبل ۱۲ مرم ۱۲۴۲ھ مطابق ۱۸۲۸ء کو اس دنیاسے رخصت ہو چکے تھے۔ وہ بیرون ترکمان

دروازہ چونسٹھ کھمبہ میں دفن کیے گئے، مزار پر بسنت چڑھتی رہی، میلہ ہو تار ہا۔ان کے جھوٹے بیٹے اور سرسید کے مامول نواب زین العابدین خان نے "جابہ بہشت یافتم" ماد کا تاریخ نالا۔ سرسید، جب حالی کے لیے اپنے خاندان کے حالات لکھ رہے تھے تو انھوں نے مولا ناحالی سے اس ماد کی تاریخ کا ذکر کیا۔ حالی نے اس مادے کو منظوم کر دیا۔ یہ واقعہ ۲۵/اگست ۱۸۹۳ء کا ہم جس سے سیرت فرید یہ کے زمانہ تصنیف کا بھی علم ہوجا تاہے اور بڑی وضاحت سے پیتہ چلتاہے کہ سرسید مرحوم ۲۵/اگست ۱۸۹۳ء کویہ رسالہ لکھ رہے تھے۔

رخت سفر چواز جهان خواجه فرید دین به بست از پی سال رحلتش سوی بسو شافتم روی نمود ناگهان خواجه شی به خواب در دیدو بخنده بازگفت 'جابه بهشت یافتم' (<sup>26</sup>)

### كتاب دوستي

سرسید کے ناناباوجود کیہ عمر بھرسیاسی مناصب پر فائزرہے درباری زندگی کی اونچ نی و کیھی لیکن اس کے ساتھ انھیں علم وادب کا ذوق بھی تھا۔ کتابوں سے شغف رکھتے تھے ایک بڑاکتب خانہ فراہم کرر کھاتھااور اس کتاب خانے کی کم وبیش ہر کتاب ان کی نظر سے گزری ہوئی تھی۔ دستوریہ تھا کہ ہر نئی کتاب مطالعہ کے بعد کتب خانے میں داخل کی جاتی تھی اور کتب خانے کی کتابوں کے وہ حواثی تھے جو ان کے قلم سے ہر کتاب پر موجود پائے جاتے تھے۔ وہ خود بھی ایک مصنف تھے جنھوں نے علم بیئت اور آلات رصد، پر موجود پائے جاتے تھے۔ وہ خود بھی ایک مصنف تھے جنھوں نے علم بیئت اور آلات رصد، صنعت پر کار متناسبہ، اعمال پر کار متناسبہ پر کتا بچے تصنیف کیے جو سرسید کی نگاہ سے بھی گزرے۔ سیرت فریدیہ کی تالیف کے وقت سرسید نے لکھا کہ ان کے ہاتھ کا لکھا ہوا ایک رسالہ مسمی بہ تحفہ نعمانیہ صنعت اصطر لاب میں ہارے پاس موجود ہے جس سے معلوم ہو تا ہے کہ وہ اسلامتی ہو کتاب خانہ مدرسة کہ وہ اسلامتی میں داخل کیا "خداکرے صدباسال تک اس کتب خانے میں محفوظ رہیں " عربی فارسی تو العلوم میں داخل کیا" خداکرے صدباسال تک اس کتب خانے میں محفوظ رہیں " عربی فارسی تو العلوم میں داخل کیا" خداکرے صدباسال تک اس کتب خانے میں محفوظ رہیں " عربی فارسی تو العلوم میں داخل کیا" خداکرے صدباسال تک اس کتب خانے میں محفوظ رہیں " عربی فارسی تو العلوم میں داخل کیا" خداکرے صدباسال تک اس کتب خانے میں محفوظ رہیں " عربی فارسی تو العلوم میں داخل کیا"

خیر اس عہد کی لاز می علمی زبانیں تھیں ان کے کتب خانے میں انگریزی کتب کی موجود گی اور ان کے حواثی پر بعض لغات کے معانی کا اندراج اس بات کی شہادت فراہم کر تاہے کہ وہ انگریزی سے بھی واقف تھے تھے۔ سرسید کاخیال ہیہ ہے کہ" ان کو کسی نہ کسی قدرا نگریزی آتی تھی کم سے کم یہ کہ بول لیتے اور پڑھ لیتے تھے "(28) (ص۲۲)

#### نفاست

وہ معاشرے کے طبقہ امراسے تعلق رکھتے تھے اس لیے رعب و دبد بہ اور شان و شوکت ان کی شخصیت کا لاز می حصہ رہے ہوں گے۔ رؤسا، امر ا، شر فاان کا نہایت ادب واعز از کرتے تھے۔
ان کی طبیعت میں نفاست بہت تھی۔ لباس نہایت اجلا، فرش اور گر دو پیش کی اشیا بھی لباس کی طرح نفیس اور اجلی۔ باوجود وزارت و امارت کے تعلیم و تعلم سے شغف تھا یاہو سکتاہے کہ سرسید نے چونکہ آخری زمانے میں انھیں دیکھا اس زمانے میں بیہ شوق ترقی کر گیاہو۔ بہ قول سرسید ان کامعمول تھا کہ دو تین طالب علموں کو سبق پڑھایا کرتے تھے متعدد طالب علموں میں سے دو تین طالب علموں کو منتخب کر لیتے تھے اورا گر کوئی امداد کا مستحق ہو تا تو اس کا و ظیفہ بھی مقرر کر دیتے تھے۔ وقت کے بڑے بڑے نام ور وں کو ان کے تلامذہ ہونے کا شرف حاصل موا۔ (29)

## آداب مجلس

ان کی محفل بھی ان کی شخصیت کی طرح نہایت شائستہ اور مہذب ہواکرتی تھی جس میں شریک ہونے والوں کو ایک عظمت اور شان کا احساس ہو تا تھا۔ تمام لوگ نہایت ادب اور شائسگی سے خاموش بیٹھے ہواکرتے تھے کوئی فضول بات بجز کام کی باتوں کے یاسی علمی مسئلے کے اور بعض دفعہ تصوف کے مسائل کے اور بچھ ذکر نہیں ہو تا تھا۔ یہاں تک کہ باتونی، ظریف اور محفل آرافشم کے شرکا بھی اس محفل میں آگر چیکے بیٹھ رہتے تھے۔

#### آداب طعام

سرسیدگی بیان کردہ تفصیل کے مطابق ان کے ناناضج کا کھانا محل سر امیں جاکر کھایا کرتے سے۔ ایک بہت بڑے نعمت خانے میں بہت و سیج دستر خوان بچھاہواہو تا تھااور سب بیٹے بیٹیاں، پوتے پوتیاں، نواسے نواسیاں، بیٹوں کی بیویاں اور چھوٹے بڑے سب ان کے ساتھ کھانا کھاتے سے۔ کھانے کی پیش کش کا طریقہ یہ تھا کہ چھوٹے بچوں کے سامنے خالی رکابیاں (پلیٹیں) رکھ دی جاتی تھیں۔ وہ ہر ایک سے اس کی پند پوچھتے اور پھر وہ شے بچچ کی مددسے بدست خود اس کی رکابی میں ڈالتے۔ اس طریقے سے چیزوں کو لینے اور مناسب مقد ار میں ڈالنے کا سلیقہ سکھایاجا تا پھر اس میں ڈالتے۔ اس طریقے سے چیزوں کو لینے اور مناسب مقد ار میں ڈالنے کا سلیقہ سکھایاجا تا پھر اس میں میزبان کی حیثیت سے شرکائے طعام کی خدمت کا پہلو بھی بچوں کے ذہن نشین ہوجا تا تھا۔ اس طرح تمام بچ نہایت ادب و صفائی سے ان کے ساتھ کھانا کھایا کرتے تھے۔ ادب ہوجا تا تھا۔ اس طرح تمام میں اس بات کا خیال رکھاجا تا کہ کوئی شے گرنے نہ پائے، کھانے میں زیادہ ہاتھ تہ ہوئے کھانے کی آواز نہ آئے وغیرہ ۔ (30) یوں گویاوہ بچوں کو عملی طور پر نہ بھریں، کھانا کھایا کرتے تھے۔

مولاناابوالکلام آزاد نے سیرت فریدیہ کے مطالعے کے دوران مندرجہ بالاعبارت پر حاشیہ کھتے ہوئے وضاحت کی ہے کہ نعمت خانہ سے مقصود ایک طرح کی مسہری ہے جو دستر خوان کے چاروطرف لگ جاتی تھی تاکہ مکھی کا گزرنہ ہو۔ والد مرحوم (مولانا آزاد کے والد مراد ہیں) نے مکہ معظمہ میں بنوائی تھی اور دن کا کھانا ہمیشہ اسی کے اندر کھاتے تھے۔ اسی طرح کھانے کے دوران سرسید کے ناناد ہیر الدولہ کی نگرانی کے حوالے سے عبارت کے گرد مولانا آزاد نے لکھا ہے کہ کھانے میں انگلیوں کے صرف سرے آلودہ ہونے چاہئیں پلاؤ چاول کے کھانے میں بھی یہ احتیاط ضروری تھی کہ لقمہ انگلیوں کے اندررہے اس سے زیادہ مقدار نہ ہو۔ مجھے یاد ہے ایک مرتبہ میری انگلیاں سالن سے آلودہ ہو گئی تھیں اس پر والد مرحوم اس قدر بر آشفتہ ہوئے کہ قریب تھا تھی ٹھیڑ ماردیں۔ رقبق چیز کے پینے اور نوالہ کے چبانے کی آواز نکلنا حددرجہ معیوب سمجھا جاتا تھا اور غیر مختلی نفاست اور بزرگوں کے لائق نہیں سمجھا جاتا تھا۔ (۱۵) مولانا آزاد کی اس حاشیہ آرائی سے خیر مختلط دستر خوان پر بیٹھنے کے لائق نہیں سمجھا جاتا تھا۔ (۱۵) مولانا آزاد کی اس حاشیہ آرائی سے ہمارے تدن کی نفاست اور بزرگوں کے انداز تربیت کا بخولی اندازہ لگایا جاسکتا ہے۔

#### انداز تدريس

شرفاکے ہاں دستور تھا کہ خاندان کے بڑے بوڑھے بچوں کو خود پڑھایا کرتے تھے۔ کم سنی
میں بچوں کو کمتب میں بھیجنا مناسب خیال نہیں کیاجا تا تھا جو بچے کمتب جانا شروع کردیتے تھے ان
کی تعلیمی رفتارہے بھی بڑے آگاہ رہتے اور گھر پر ان کا سبق سناجا تا تھا۔ سرسید کے گھرانے میں
بھی یہی دستور تھا۔ شام کو چراغ جلنے کے بعد پوتے، نواسے، ناناکو سبق سنانے جاتے ان کی مسند کے
آگے ہا تھی دانت کے بنے ہوئی فانو س'مرد نگیں' میں شمع جل رہی ہوتی تھی اور ان کے سامنے
لڑکے بیٹے تھے۔ نہایت سفید چاندنی کا فرش ہو تا تھا جس کی خاطر بچے اپنے پاؤں بہت صاف رکھنے کا
اہتمام کرتے تھے۔ اگر اتفاق سے کسی بچے کے پاؤں کا دھبہ چاندنی پر لگ جا تا تو نہایت نظگی سے
اہتمام کرتے تے۔ اگر اتفاق سے کسی بچے کے پاؤں کا دھبہ چاندنی پر لگ جا تا تو نہایت نظگی سے
قشم کا دھبہ یاروشائی گری ہوئی نہ ہواور اگر کوئی بچہ خاص اس وقت کے لیے بہ اہتمام لباس تبدیل
کرکے آتا تواسے بھی لیند نہیں کرتے تھے اور کہا کرتے تھے کہ "کیا تو بچراوں کے سے کپڑے
کہنے ہوئے تھا کہ بدل کر آیا ہے "مراد یہ تھی کہ لباس کو تو ہروقت صاف ہونا چاہیے۔

سب بچ باری باری اپناسبق سناتے جواچھا سبق سنا تااسے کسی فقیم کی نفیس مٹھائی یا بادام کی خانہ زاد لوزا تیں ملتی تھیں اور جے سبق یا دنہ ہو تااسے نہیں دی جاتی تھیں اور گھرک دیتے تھے، نہایت سخت اور خقگی کالفظ جوان کی زبان سے کسی کی نسبت نکلتا تھاوہ لفظ" بے بیر" تھا۔ ڈانٹ ڈپٹ کے لیے اس کلے کا استعال بھی ایک خاص تہذیبی رویے کو ظاہر کر تاہے جس میں استاد کی راہنمائی کے لیے اس کلے کا استعال بھی ایک خاص تہذیبی رویے کو ظاہر کر تاہے جس میں استاد کی راہنمائی کے بغیر پڑھنے کو معیوب خیال کیا جاتا تھا۔ بعد کے زمانے میں بھی کوئی بڑا مشہور آدمی بھی اگر کسی استاد کے خوانِ علم سے مستفیض نہ ہوا ہو تو مخالفین اسے بے استادا کہہ کر طعن توڑا کرتے تھے۔ سر سید نے اپنے درس کا حال بیان کرتے ہوئے بتایا ہے کہ ایک بار 'بوستان پڑھاتے ہوئے' انھوں نے اس شعر کا ترجمہ کرنے کو کہا:

 $\frac{ds}{ds}$  راسه حرف است و  $\eta$  سه  $\eta$ ی وزان نیست مر مطعمان را  $\eta$ ی ( $^{(32)}$ )

سرسیدنے پہلے مصرعے کا ترجمہ کیا: "طمع کے تین حرف تینوں خالی" نانانے اس پر ہو نہہ کہا۔ سرسید متنبہ ہوئے کہ کچھ غلط ہو گیا، غور کیا اور دوبارہ وہی ترجمہ کیا۔ تیسری مرتبہ بھی یہی ہوا۔ اس پر ناناخفاہوئے اور کہا" ہے پیرسبق یاد نہیں کرتا "لیکن بتایا کچھ نہیں اور اس روز کوئی انعام بھی نہیں دیا۔ سرسید کو بہت رخج ہوا اور برابر آنسو آئھوں سے جاری ہوئے۔ بہت دیر کے بعد سرسید کو سمجھ آئی کہ انھوں نے است کا ترجمہ نہیں کیا تھا۔ جب بیہ بات واضح ہوئی تو ہم در سوں نے خوب نشانہ بنایا اور کہنے گئے کہ «مشتی کہ بعد از جنگ یاد آیہ برکلہ خود باید زد" سے بعنی وہ گھر جو جنگ کے بعد یاد آئے اپنے ہی منہ پر مارناچا ہے ۔ سب یہ بہ ظاہر تو ایک چھوٹا ساوا قعہ ہے لیکن حقیقت جنگ کے بعد یاد آئے اپنے ہی منہ پر مارناچا ہے ۔ سب یہ بہ ظاہر تو ایک چھوٹا ساوا قعہ ہے لیکن حقیقت میں اس طریقے سے نانانے نواسے کو بہت بڑا سبق دے دیا کہ جب کسی دو سرے متن کا ترجمہ یا نقل کریں تو ایک ایک حرف کا خیال رکھیں۔ متن کے ساتھ وفاداری ازبس ضروری ہے۔ یہاں یا نقل کر بعد کے زمانے میں سرسید کے تدوین متن کے کاموں کو یاد کر لیاجائے۔ سرسید ہمارے ہاں جس طرح اور بہت سے کاموں میں اولیت کا اعز ادر کھتے ہیں اسی طرح تدوین متن کے دیا میں بھی وفاداری میں اخصیں بنا اور بہت سے کوئی فائدہ نہیں بہنیا ہوگا۔

#### غالب

مر زاغالب سے سرسید کا تعلق نیاز مندانہ تھا۔غالب کی ولادت ۱۸۱ء کی ہے جبکہ سرسید ۱۸۱ء میں پیداہوئے، یوں دونو کی عمروں میں اکیس برس کا فرق تھا۔خور دہونے کے ناتے اور خاندانی روابط کے باعث سرسید،غالب کو پچپاکہا کرتے تھے۔ سرسید نے آثار الصنادید میں غالب کے فیض تربیت کا اقرار کیاہے اور ان کے ساتھ اپنے دلی تعلق کو دلہار ابدلہاراہ باشد 'کے آئین میں دکھانے کی کوشش کی ہے۔ سرسید کا کہناہے کہ غالب ان کے حال پر الیمی شفقت فرماتے ہیں کہ بزرگوں کی جانب سے خور دوں پر الیمی شفقت کا شاید ہی کسی نے مشاہدہ کیاہو گا۔ سرسید کے نزد یک غالب کا ایک حرف ایک کتاب سے بہتر اور ان کا ایک گل پورے گزارسے بڑھ کر ہے۔ (33) حالی کے بہ قول غالب کو بھی "سرسید کی خاطر بہت عزیز تھی اور وہ ان سے اور ان کے خاندان والوں سے مثل یگانوں کے ملتے تھے "(34) آثاار نے سنادید کی تقریظ میں غالب نے خاندان والوں سے مثل یگانوں کے ملتے تھے "(34)

غایت در جہ تعریف و توصیف کے ساتھ سرسید کے ساتھ اپ ربط ضبط کو بھی بہت محبت سے بیان کیا ہے۔ غالب کے الفاظ میں سرسید کے ساتھ ان کے تعلق میں "باہمگنانش دلیست از فرزانگی بہتن مر دمی داناوبا منش بہان مہریت از دلنشینی بہ پیوندخون "کی کیفیت تھی۔(35)

اگر مولانا ابوالکلام آزاد کی روایت کو ملحوظ رکھاجائے توہماری معلومات میں یہ اضافہ بھی ہوتا ہے کہ غالب کی پنشن اور درباروخلعت کی بحالی کے معاملے میں "جن لوگوں نے مرزامر حوم کی صفائی کے لیے خاص طور پر کوشش کی تھی ۔۔۔۔۔ ان میں سرسید مرحوم بھی تھے "(<sup>36</sup>)

غالب اور سرسید کے باہمی تعلق کے بعض دوسر سے مظاہر بھی ہمارے علم میں ہیں مثال کے طور پر یہ کہ غالب، سرسید کے براوربزرگ سید محمد سے تعلق خاطر رکھتے تھے جو بہ قول غالب ان کے "دوست روحانی" تھے۔ اس ناتے سے وہ سید محمد کے سیدالاخبار کو بھی عزیزر کھتے تھے اور ان کے دیوان کا پہلاایڈیشن اسی اخبار کے مطبعے سے شائع ہواتھا۔ (37) اسی طرح سرسید کے بڑے ماموں خواجہ وحیدالدین کو جب کسی گورے نے ان کے گھر میں گھس کر گولی کا نشانہ بناڈالا تو غالب نے اس موقع پر تاریخ کہی "خود ہمین ناظر وحیدالدین بود سال وفات" /۲۲۷ھ اس سے بھی سرسید کے ساتھ ان کے خاند انی روابط کا اندازہ ہو تا ہے۔ (38) اس کے علی الرغم اگریہ کہا جائے کہ "سرسید کے ساتھ ان کے خاند انی روابط کا اندازہ ہو تا ہے۔ (38) اس کے علی الرغم اگریہ کہا جائے کہ "سرسید سے غالب کے تعلقات کبھی زیادہ مخلصانہ نہیں رہے "(39) تو یہ باعث تعجب می نہیں آئندہ سطور سے واضح ہوگا کہ یہ رائے خلاف واقعہ بھی ہے۔ غالب اور سرسید رونو معاشر ہے کے او نچے خاند انوں سے تعلق رکھتے تھے اور دونو خانوادوں کے در میان بہمی روابط بھی تھے۔ آشا رفصنا دید میں سرسید کے ترجمہ عالب کا پہلے ذکر ہواجس میں بہ تول الیوب قادری "مرزا کی تعریف میں سرسید احد خان نے قلم توڑدیا ہے "(40) آشا ارفصنا دید میں سرسید احد خان نے قلم توڑدیا ہے "(40) آشا ارفصنا دید مطابق خاصی لفا ظی دکھائی دیتی ہے لیکن پھر بھی اس میں ، سرسید اور ان کے خانوادے کے ساتھ مطابق خاصی لفا ظی دکھائی دیتی ہے لیکن پھر بھی اس میں ، سرسید اور ان کے خانوادے کے ساتھ عال کی قابی وابستگی کا چراغ بھی روشن دکھائی دیتی ہے لیکن پھر بھی اس میں ، سرسید اور ان کے خانوادے کے ساتھ عال کی قابی وابستگی کا چراغ بھی روشن دکھائی دیتا ہے۔

دونوں کے تعلقات کی نوعیت کا اندازہ اس واقعے سے بھی لگایاجاسکتاہے جو حالی نے حیات جاوید کے ایک حاشے میں میں رقم کیا ہے۔حالی راوی ہیں کہ جب سرسید مراد آباد میں تھے تو

مرزاغالب ان دنول میں نواب یوسف علی خان سے ملنے رام پور گئے سر سید کوان کی آمد کی اطلاع مہیں تھی لیکن جب وہ واپس جانے گئے تو سر سید کواطلاع ہوئی۔ سر سید فوراً ان کی جائے قیام پر پنچ اور مرزاصاحب کو ان کے تمام سامان اور ساتھیوں سمیت اپنے مکان میں لے آئے۔ سر سید کے گھر آتے ہوئے مرزاغالب کے ہاتھ میں ایک ہو تل تھی جسے انھوں نے ایک نمایاں جگہ پر رکھ دیا، سر سید کو یہ بات مناسب نہ لگی اور انھوں نے وہاں سے ہو تال اٹھاکر اندراسباب کی کو گھڑی میں رکھوادی۔غالب نے جب ہو تال کو وہاں نہ پایاتو بہت گھر ائے سر سید نے اطمینان ولایا کہ آپ خاطر جمع رکھیں، میں نے جب ہو تال کو وہاں نہ پایاتو بہت گھر ائے سر سید نے اطمینان ولایا کہ آپ فاطر جمع رکھیں، میں نے اسے بہت احتیاط سے رکھ دیا ہے۔غالب کا اضطر اب دور نہ ہوا اور انھوں نے کہا بھی مجھے دکھاؤ تم نے ہو تال کو اپنے ہاتھ میں لے کر دیکھا اور مسکر اکر کہنے لگے کہ بھی اس ہو تال دکھادی۔غالب نے ہو تال کو اپنے ہاتھ میں لے کر دیکھا اور مسکر اکر کہنے لگے کہ بھی اس میں تو پچھ خیانت ہوئی ہے، بی بناؤ کس نے پی ہے؟ شاید تم نے اسی لیے کو گھڑی میں لاکرر کھ دی میں نے بی ہو تال دکھانے نے کہا ہے؛

واعظان کین جلوه بر محراب و منبر می کنند چون بخلوت می روند آن کار دیگر می کنند (<sup>41</sup>)

سرسید ہنس کے چپ ہورہے اور غالب دوایک روز سرسید کے ہاں رہ کرواپس دلی چلے گئے۔(42)

حالی نے توسرسید کے ہاں غالب کے قیام کی مدت دوایک روز بتائی ہے لیکن ڈاکٹر نثاراحمد فاروقی نے تفتہ اور حکیم سیداحمد حسن مودودی کے نام غالب کے دو خطوط سے داشتہاد کیاہے کہ وہ مرادآباد پہنچ کر بیارہوگئے اور پانچ دن تک سرسید کے ہاں رہے۔((43) دائل صاحب نے اس جانب توجہ نہیں فرمائی کہ جن خطوط سے انھوں نے استشہاد کیاہے وہ دونو داکٹر صاحب نے اس جانب توجہ نہیں فرمائی کہ جن خطوط سے انھوں کے استشہاد کیاہے وہ دونو المعلاء کے مکتوبہ ہیں جب کہ سرسید ۱۸۵۸ء میں صدرالصدور ہوکر مرادآباد آباد آباد کاذکرہے اس کا اطلاق مانی کا تباد لہ غازی پورہوا۔ اس لیے ۱۸۲۲ء کے خطوط میں جس سفر مرادآباد کاذکرہے اس کا اطلاق حالی کے بیان کر دہ سفر پر نہیں کیاجا سکتا۔

سرسیداور غالب کی بیہ ملا قات بجائے خود اہم ہے اوراس سے جانبین کے تعلق کی نوعیت کا بخوبی اندازہ کیاجاسکتا ہے۔ آئین اکبری کی تقریظ (تفصیل آگے آتی ہے) کے معاملے نے جو تکدر پیداکر دیا تھااس کے باوصف باہمی حسن ظن قائم تھاجو حسن تعلق کی بحالی کا ذریعہ بھی بن گیا۔ بید حکایت فاروقی صاحب ہی کے ہال دراز نہیں ہوئی مولاناغلام رسول مہر نے بھی اس پر قیاس آرائی فرمائی ہے۔ ان کے قیاس کی بنیاد مولانا ابوالکلام آزاد کا مضمون ہے جس کی توسیع کرتے ہوئے انھوں نیمنقولہ بالا واقعہ نقل کرنے بعد یہاں تک فرمادیا ہے کہ:"اس موقع پر سرسید کو غالب کی پریشان حالیوں کی بوری کیفیت معلوم ہوگئی ہوگی اورانھوں نے پنشن اور دربار وخلعت عالب کی پریشان حالیوں کی بوری کیفیت معلوم ہوگئی ہوگی اورانھوں نے پنشن اور دربار وخلعت کے لیے سعی میں کوئی دقیقہ اٹھانہ رکھا ہوگا چو نکہ پنشن حکام دہلی کی رائے کے خلاف حکام صدر کے احکام سے بعال ہوئی تھی اس لیے اغلب ہے یہ سرسید کی مخلصانہ مسائی کا نتیجہ ہو"(44)

اس تمام پس منظر کو ذہن میں رکھتے ہوئے اگر سرسید، غالب سے کوئی فرمائش کریں، انھیں چند شعر کہنے کی زحمت دینا چاہیں یا اپنی کسی کتاب پر ان سے تقریظ کے خواہاں ہوں تواس میں تعجب ہی کیا ہے۔ یہ دونو چیزیں تواس زمانے کے عام معمولات میں سے تھیں۔ لیکن ہم دیکھتے ہیں کہ سرسید نے غالب سے اپنے ارسال کر دہ شعروں کو تضمین کرنے کو کہا ہویا اپنی تھیج کر دہ کتاب آئین اکبری پر تقریظ لکھنے کی فرمائش کی ہو۔ ہر بارانھیں حسب مراد جواب نہ ملا۔

غالب نے اپنے تلامذہ کے کلام پر بہ کثرت اصلاحیں دی ہیں ان کے تلامذہ میں چھوٹے بڑے سبجی شامل ہیں یہاں تک کہ امر ااور بادشاہ بھی ان سے فیض پاتے رہے۔ غالب اپنے شاگر دوں کو فنی اسر ارور موز سے آگاہ کرتے ہیں، الفاظ و تراکیب کے استعال کا سلیقہ سکھاتے پائے جاتے ہیں، مطالب و معانی کی صراحت کے ذریعے شعری لطافتوں اور نزاکتوں سے آگاہ کرتے ہیں یہاں تک کہ تلامذہ اور نیاز مندوں کے کلام پر ان کی اصلاحیں ان کے تنقیدی تصورات کا اچھا خاصاد خیرہ فراہم کرنے کا سبب بن جاتی ہیں۔ تلامذہ اور نیاز مندوں کی قلمی کاوشوں پر غالب کی رائے زنی کا ایک پہلوان کا خوردوں کی حوصلہ افزائی کاروبیہ بھی ہے۔ بسااو قات انھوں نے کمزور کلام پر بھی داددی ہے اور معمولی قلمی کاوشوں کو بھی او نیج سروں میں سراہا ہے۔ اس کا سبب کشادہ ظرفی بھی

ہو سکتاہے اور معاشرتی خیر سگالی بھی۔ لیکن دلچیپ بات یہ ہے کہ سرسید کے باب میں غالب خاصے کھر درے نقاد واقع ہوئے۔

یہ کہنا تو مشکل ہے کہ "سر سید احمد خان سے غالب کی خطو کتابت بھی رہتی تھی "(<sup>45</sup>) البتہ یہ کہا جاسکتا ہے کہ غالب کے مجموعہ مکا تیب میں ایک خط سر سید احمد خان کے نام بھی ہے۔ فارسی میں کھا گیایہ خط جہاں غالب کے پنج آہنگی اسلوب کا نمائندہ ہے وہاں اس سے غالب کے تصور شعر پر بھی روشنی پڑتی ہے۔ سر سید نے انھیں غلام امام شہید (م:۲/اکتوبر ۱۸۷۹ء)کے اشعار اس فرمائش کے ساتھ بھیجے کہ غالب انھیں تضمین کر دیں۔ اس زمانے کی عام ادبی روش کو ملحوظ رکھا جائے تو اپنے کسی عزیز کی جانب سے یہ مطالبہ کوئی ایسا غیر معمولی مطالبہ نہیں تھا لیکن غالب نے اس فرمائش کا جو جو اب دیا وہ خاصا خلافِ معمول اور خاصا کھر دراتھا۔ آگے بڑھنے سے پہلے غالب کے خطے تیورد کیھ لیجے: (<sup>46</sup>)

بنام جوادالدوله سيد احمد خان بهادر منصف فتح پورنواب معلى القاب وسيدعالى جناب خدا آپ كوسلامت ركھے۔

جناب کے فرمانِ الفت آثار کے پہونچنے سے مجھے خوثی ہوئی۔ لیکن جس کام کی تغییل کا تھم دیا گیا ہے اس سے رنجیدہ (ہوا)۔ کسی (شاعر) کے ایک دوشعر لے کر اس کلام پر اپنی طرف سے دو چار اشعار کا اضافہ کر دینا (بھلا) کون سا اصول سخن وری اور انداز معنی پر وری ہے۔ خاص طور پر بیہ دو اشعار کہ جن میں سوائے عربی کے بھاری بھر کم الفاظ کے کوئی نازک خیالی موجود نہیں۔ اور مزید بیہ کہ بیہ ایسی بحر میں کج گئے ہیں کہ ایر انیوں میں سے بھی کسی نے اس بحر میں غزل نہیں کہ ایر انیوں میں سے بھی کسی نے اس بحر میں غزل نہیں کہی۔ اس میں دواشعار بڑھا کر چاہے اس کو مسدس نام دیں یا ترجیع بند کے نام سے بچاری۔ خصوصاً بیہ اس لا کق ہیں کہ بھکاری ان کو یاد کر لیں اور دروازے دروازے پُر سوز کے میں گاتے پھریں اور خوتم المرسلین کا کوئی عاشق یہ اشعار س کر بے خود ہو جائے اور کوئی اپنا گریبان پھاڑ ڈالے۔ نہیں خبیس ہر گز نہیں۔

مخدومی مولوی غلام امام شہید سلمہ اللہ تعالی نے جو کھھ کہاہے خوب کہاہے اور اس سے بہتر نہیں کہاجا سکتا۔ لیکن یہ شاعری اور سخنوری نہیں ہے۔ یہ کوئی دوسری چیز ہے جمے مجلس مولود شریف کہاجا

سکتا ہے۔ اس فقیر نے نعت اشر ف المرسلین علیہ وآلہ السلام میں قصیدے اور مثنویاں کہی ہیں۔ ان تمام میں سے ایک مثنوی نقل کر کے ارسال کر رہاہوں۔ اس کو دیکھیں اور پڑھیں اور اس خادم سے ایسے اشعار کی جو شیوئ سخنوری کے خلاف ہوں آرزونہ کریں اور مجھے اپنا خادم تصور کریں۔ اور اپنے برادر بزرگ کی خدمت میں میر اسلام پہونجائیں۔ والسلام۔ از اسد اللہ۔

اس جو اب سے غالب کے تصور تضمین وسخن وری پر بھی روشنی پڑتی ہے اور اپنے مخاطب کے ساتھ ان کے تعلق کے اخلاص کا بھی اندازہ ہو تاہے۔اخلاص یہ تو نہیں ہو تا کہ اپنے عزیزوں کی ہاں میں ہاں ملائی جاتی رہے اور وہ جو بھی فرمائش کیا کریں اسے سوجے سمجھے بغیر پورا کر دیاجائے۔ اخلاص کا تقاضا یہ بھی توہے کہ دوسرے کی درست راہ نمائی کی جائے معاملہ سخن کاہو تواسے سخن کے درست معیاروں سے آشا کروا ماجائے۔ یہ بتایاجائے کہ محض بھاری بھر کم لغات جمع کر دینے سے شاعری جنم نہیں لیتی،اس کے لیے نزائت خیال اور بحر کی موزونیت کا بھی خیال ر کھناہو تاہے۔اگر کسی سخن کو گلی کو چوں میں گداگر گاتے پھریں تو بیہ معیار سخن پر پہنچنے کی دلیل نہیں بلکہ 'کچھ اور جاہیے وسعت مرے بیاں کے لیے' کے مطابق شیوہ سخن وری کچھ اور ہے۔ فقط یمی نہیں کہ یہ خط مخاطب کی تربت کے لیے خلوص کی سفاکی کامظم ہے بلکہ اس سے ذاتی اور خاند انی ربط ضبط کا پہلو بھی واضح ہور ہاہے جس کے تحت غالب اپنے مخاطب کی جانب سے ملنے والے خط کو فرمان الفت آثار اور باعث مسرت قرار دے رہے ہیں پھر اس کی راہ نمائی کے لیے اپنے کلام میں سے ایک مثنوی یہ طور نمونہ بھیج رہے ہیں تاکہ مخاطب کو معیاری شاعری کا اندازہ ہونیزید کہ مکتوب الیہ کے برادربزرگ کی خدمت میں سلام تیجے ہیں جن کی نسبت ان کا خیال پہلے نقل ہو چکاہے کہ وہ ان سے اپنے تعلق کو روحانی تعلق قرار دیتے ہیں۔ ضمنی طور پر یهاں اس امر کی وضاحت بھی مفید ہو گی کہ تضمین جو نکہ " پذیرانیدن وضامن گر دانیدن کسی را دریناہ خود، آور دن ودرآ ور دن شعر مشہور دیگری را دریناہ خود "(<sup>47</sup>) کا عمل ہے اور غالب فنی اعتبار سے جس شاعر کی نسبت احجی رائے نہیں رکھتے۔(<sup>48</sup>) وہ صورت تضمین میں بھی اس کے اشعار کی پذیرائی نہیں کرتے۔ اب ہم آتے ہیں غالب اور سرسید کیے باہمی ربط ضبط میں غیر معمولی اہمیت اختیار کر جانے والے اس واقعے کی جانب جس نے ایک زمانے میں دونو کے قدیم تعلق کے علی الرغم باہم 'حجاب' پیدا کر دیا تھا۔

اس واقعے کا تعلق آئین اکبری اوراس کی تقریظ ہے ہے۔ آئین اکبری اکبری اکبرے نور تن اور فیضی کے چھوٹے بھائی ابوالفضل علامی (۱۴/ جنوری ۱۵۵۱ء۔۔۔۔ ۲۲/اگست ۱۹۰۲ء) کی تصنیف ہے۔ جس میں انتظامیہ کے مختلف شعبوں کاطریق کار اور ان کی کار کردگی بیان کی گئی ہے۔ کتاب پانچے وفتروں پر مشتمل ہے۔ پہلے تین دفتر عہد اکبری کی انتظامیہ کے مختلف شعبوں کے آئین سے متعلق ہیں چو تھاد فتر دساتیر ورسوم ہنود پر اور پانچوں اقوال وافکار اکبرسے متعلق ہے۔

حالی نے لکھا ہے کہ جب سرسید دلی میں منصف سے تو دلی کے ایک مشہور تاجر کتب نے ان سے آئین اکبری کی تھے کا مطالبہ کیا اور اس کے عوض انھیں سولہ سوروپے کے بہ قدر کتاب کے مطبوعہ نسنج دینے کی پیش کش کی۔(<sup>49</sup>) یہ کام سرسید کی افتاد طبع کے مطابق بھی تھا اور تاجر موصوف کی جانب سے پیش کش بھی پر کشش تھی لیکن سرسید کے اپنے اخلاقی معیاروں نے اخیس اس معاہدے کی اجازت نہ دی۔وہ چو نکہ دلی میں منصف کی حیثیت سے بر سرکار تھے اس لیے انھوں نے دلی بی کا جرسے ایسا معاہدہ کرنا مناسب نہ سمجھا۔ اس سے آپ سرسید کے اخلاقی معیاروں کی بلندی کا اندازہ کر سکتے ہیں تاہم جب وہ بجنور بہنچ گئے اور دلی سے وہ رسمی تعلق جو اضام نہ درباتو انھوں نے یہ کام کرنا شروع کر دیا۔

ہمارے زمانے میں جبکہ مطبع کافن غیر معمولی ترقی کرچکاہے اور فن تصنیف و تالیف بھی ماضی سے بدر جہا آگے بڑھ چکاہے مصنفین اور طابعین کی محنت و کوشش کے باوصف مطبوعہ کتابیں اغلاط سے بدر جہا آگے بڑھ چکاہے مصنفین اور طابعین کی محنت و کوشش کے باوصف مطبوعہ کتابیں اغلاط سے پاک نہیں ہو تیں توماضی میں کم سواد کا تبول کے لکھے ہوئے مخطوطات کی عبار تیں کیو کر اغلاط سے محفوظ ہو سکتی ہیں۔ جو کتاب متعد دبار نقل ہوئی ہواس کا متن مخشوش ہوجاتا ہے۔ یہی حال بہت مقبول متون خاص طور سے قبول عام پانے والے شعری و نشری متون کا ہوا کرتا ہے۔ السے میں سب سے پہلے نسخوں کی فراہمی اور ان کی درجہ بندی کرناہوتی ہے۔ کسی تحریر یانگارش میں "ایسے الفاظ ہوسکتے ہیں جو کسی خاص تہذ ہی، اسانی یاند ہی اثرات کارہ آورد ہوں ان کو سجھنے یا

ان کو حل کرنے میں ان سے متعلق وسائل سے مد دلی جاتی ہے "(<sup>50</sup>) کبھی کبھی ایسا بھی ہو تا ہے کہ لفظ اپنی جگہ درست ہو تا ہے قاری اپنی کم علمی یالا علمی کے باعث اس کی درست خواندگی یا تفہیم پر قادر نہیں ہو تا۔ متن کسی بھی نوعیت کاہواس کی خواندگی اور تضیح یا تدوین میں اس نوع کے بے شار مسائل ہوتے ہیں۔

تدوین متن کے اصول کے مطابق سرسید نے سب سے پہلے اس کے موجو د نسخوں کی فراہمی کی جانب توجہ میذول کی۔اس تلاش میں انھیں مغثوش نسخوں کے ساتھ ایک آدرہ اچھانسخہ بھی ا مل گیا۔ سر سید کی شخصیت میں بہت سے ایسے عناصر تھے جن کے باعث وہ ابوالفضل اور اس کی آئین اکبری کی جانب متوجہ ہوئے۔وہ اکبر کی طرح وسیع المشرب اور ابوالفضل کی طرح ذوق تصنیف و تالیف سے متصف تھے۔انھوں نے جب مر ادآباد میں اپنا پہلا مدرسہ قائم کیاتواس کے نصاب میں بھی **آئین اکبری** کامنتخب حصہ شامل کیا۔ جو کتب صدیوں سے نقل ہوتی آرہی ہوں ا ان کے متون میں بہ کثرت اختلافات درآتے ہیں۔اس لیے ان کے کسی ایک نسخ پر بھروسہ نہیں کیا جاسکتا۔ سر سدنے ایک اچھے محقق کی طرح **آئین اکبری** کے آٹھ نسخے تلاش کیے اور بڑی جانکاہی کے ساتھ ان کی مد دسے اس کامعیاری متن تیار کیا۔ متن کی ایسی مشکلات،م ورزمانہ کے ہاعث جن کی تھیجے و تحقیق د شوار تر ہو گئی تھی بعض دو سر بے معاصر متون کے ذریعے حل کی گئیں۔ ا کبر کے زمانے میں اشیا کی قیمتوں اور اوراوزان کو اپنے زمانے کے مطابق تبدیل کیا۔مصنف کے متن میں رہ جانے والی کماں بھی دور کیں مثال کے طور پر ہندوستان آکر رشدوہدایت کا پیغام پہنچانے والے بزر گوں، شاعر وں،ساحوں اور حملہ آوروں کے نام جو ابولفضل کے ہاں نامکمل رہ ۔ گئے تھے ما زمانہ ء اکبر کی اشاکے اوزان اور ان کی قیمتیں۔ زمانہ ء اکبر کے محاصل ومسکوکات پر تحقیق کرکے ان کا اپنے زمانے سے تقابل بھی کیا، صرف یہی نہیں کتاب میں حابجا تصویروں کا اضافہ بھی کیا۔ عہدِ سرسید میں اس نوع کی تدوین متن کا کوئی اور کام ہمارے علم میں نہیں۔ بہت سے پہلووں سے اس کام کو تدوین متن کا اوّلین نمونہ کہاجاسکتاہے البتہ معیاری متن کے لیے ضروری ہو تاہے کہ یاورق پایان کتاب میں اختلاف ننخ بھی درج کیے جائیں۔ سرسیدنے اس کا اہتمام نہیں کیاہے۔ دراصل ان کے نزدیک قدیم متن کی تدوین کا مقصد اسے اپنے عہد کے

قاری کے لیے خوانا بنانا تھااور بس، اسی لیے انھوں نے اندراجات میں بھی تبدیلی کوروار کھاجالا نکہہ کسی مدوّن کو متن میں تبدیلی کا اختیار نہیں ہو تا۔ وہ حواشی میں تقابلی مطالعہ پیش کرسکتاہے یا مقدمہ اس کے لیے موزوں مقام ہوسکتا ہے۔ مقدمہ کی ضرورت اس کے علاوہ بھی بر قرارر ہتی ہے جس میں محقق کو موضوع کی ضرورت و اہمیت، قبل ازیں انجام دیے گئے کاموں،اپنی روش تحقیق اور ترجیحات برروشنی ڈالناہوتی ہے،زیر تدوین ننخ اور مصنف کے بارے میں بتاناہو تاہے۔ حالی نے بتایاہے کہ سر سیدنے جب اوّل اوّل **آئین اکبری م**دوّن کی تواس میں ان کا ایک دیباچه بھی شامل تھاجو دراصل **آئین اکبری** پرایک مفصل رپویو کی حیثیت رکھتا تھا۔ یہ مفصل دیباچہ انقلاب ستاون کے ہنگامے میں سر سید کے تدوین کردہ متن کے زیراشاعت حصوں کے ساتھ ضائع ہو گیا۔ گویا اب کتاب مقدمے اور حواثی کے بغیر ہے۔ حدید اشاعت میں اشار بے البته شامل کردیے گئے ہیں۔ (51) لیکن یہ اشاریے مکمل طور پر قابل اعتماد نہیں ہیں۔ کتاب عہدا کبری سے متعلق بیش بہامعلومات کا خزانہ ہے صرف دانش اندوزان جاوید دولت اور قافیہ سنجان کے ابواب ہی دیکھے جائیں توشعر وادب سے دلچیپی رکھنے والوں کی آئکھیں روشن ہو جائیں۔ محاصل، مسکوکات اور دیگرانتظامیات کے ابواب میں تو جس قدر جانگاہی سر سیدنے کی ہے اس کا اندازہ متعلقہ شعبوں کے ماہرین لگاسکتے ہیں لیکن افسوس کہ سرسیدی اس محنت اور کتاب کی افادیت پر توجہ نہیں ہوسکی۔ سرسدنے اس متن پر اس قدر محنت کی کہ یہ قول خود" مدتی نقدروان عمر درین کار صرف شد "(5<sup>2</sup>) ایک مدت تک نقرروان عمر اس کام میں صرف ہو گیا۔ یہ کام تھا جس پر حسب دستور زمانہ سر سدنے مختلف معاصرین سے تقاریظ کی فرمائش کی۔ مثال کے طویرامام بخش صہائی جن کی تقریظ آج بھی خاتمہ الطبع کے بعد کتاب میں شامل ہے۔(53) خاندان کے ایک بزرگ اور اینے محترم ہونے کی حیثیت سے سرسیدنے چاہاکہ م زاغالب بھی اس کتاب کی تقریظ قلمبند فرمائیں چنانچہ انھوں نے غالب سے بیہ فرمائش کر ڈالی۔ مولا ناحالی کے یہ قول مر زاغالب پر تقریظوں کی ہے انتہافر مائشیں ہوتی تھیں۔ مر زاچو نکہ صلح جو اور مرنج ومرنحان طبع تھے اس لیے کسی سے انکار تو نہیں کرتے تھے مگر تقریظ نگاری کا انھوں نے ایساطر بقیہ اختیار کیاتھا کہ کوئی بات راستی کے خلاف بھی نہ ہواور صاحب کتاب خوش

بھی ہوجائے۔ بہت ساحصہ تمہید میں یامصنف کی ذات اور اس کے اخلاق یااس کی محبت اور دوستی کے بیان میں یااور لطیف اور پاکیزہ باتوں کے ذکر میں جو بے محل نہ ہوں ختم ہوجا تا تھا آخر میں کتاب کی نسبت چند جملے جو اصلیت سے خالی نہ ہوتے تھے اور مصنف کے خوش کرنے کے لیے کافی ہوتے تھے اور مصنف کے خوش کرنے کے لیے کافی ہوتے تھے لکھ دیتے تھے۔ (<sup>54</sup>) ان کے شاگر دعزیز مرزاہر گوپال تفتہ نے اپنے دیوان کی تقریظ میں تعریف کی کی کا شکوہ کیا تو غالب نے انھیں اپنی متعدد تقریظ بیں اور قصائد دیکھنے کا مشورہ دیا تاکہ انھیں اندازہ ہو کہ وہ تقریظ نگاری میں کس روش کے حامل ہیں۔

اس پس منظر میں سرسید کا اپنی تھی کردہ آئین اکبری کے لیے غالب سے تقریظ کا مطالبہ کرنا کچھ ایسا غیر معمولی واقعہ نہیں تھااورا گرغالب اپنی روش عام کے مطابق اس کام پر سرسید کی حوصلہ افزائی پر مشمل ایک توصیفی یا نیم توصیفی تقریظ لکھ دیتے تو کوئی غیر معمولی بات نہیں تھی۔ اس سے پہلے وہ آفارالصنادید پر بھی تقریظ لکھ پچکے تھے جس میں سرسید کے ساتھ اپنے محبانہ تعلق کو خونی رشتے جیسا قرار دیا ہے لیکن سرسید کے اس کام پر تقریظ کی فرمائش کے جواب میں غالب کا طرز عمل یقیناً غیر معمولی تھا۔ غالب کا مرز عمل سے جس کے باعث ہم غالب کو سرسید کے مربی کی حیثیت سے دیکھتے ہیں اور سرسید کی شخصیت میں آنے والے انقلاب کے پیچھے ہمیں غالب کے فہم و بھیرت کا چراغ روشن دکھائی دیتا ہے۔

غالب نے نہ صرف ہے کہ آئین اکبری کی کوئی تعریف نہیں کی بلکہ سرسید کی اس محنت کو بھی، جوانھوں نے اس کام میں دکھائی تھی، لائق تعریف نہ سمجھا۔ایہانہیں کہ انھوں نے اس کام کو نہیں دیکھا یا اس کی تعریف کے لیے وقت نہ نکال سکے۔ نہیں، انھوں نے اس کام کو دیکھا اور رائے قائم کی اور پوری دیانت داری سے اس رائے کا ظہار بھی کیا۔ یہ اظہار اٹھائیس اشعار کی ایک مثنوی کی صورت میں ہوا۔انھیں ابوالفضل کا طرز تحریر بھی پیند نہیں تھااور جو دساتیر اس زمانے سے متعلق اس کتاب میں درج سے وہ بھی ان کے نزدیک لائق اعتنانہیں شے۔یہ تودرست ہے کہ بیٹے زمانے کے دساتیر زمانہ ء غالب میں کیو کر لائق اعتناہو سکتے سے لیکن ان کی ایک تاریخی اہمیت تو بہ دساتیر زمانہ ء غالب میں کیو کر لائق اعتناہو سکتے سے لیکن ان کی ایک تاریخی اہمیت تو بہ

ہر حال تھی، غالب نے اس سے بھی صرف نظر کیا اور ان پر سرسیدنے جو "نقدروان عمر" صرف کیا تھاں سے بھی۔ وہ ویسے بھی تاریخ کا ذوق نہیں رکھتے تھے۔اس لیے انھوں نے اسے ایک کارِ فضول سمجھا اور اپنی روش ِراست گفتاری کے مطابق ایساہی اظہار بھی کیا۔ راستی اور راست گفتاری کے بارے میں وہ اپنا شیوہ ایک غزل میں یوں بیان کر چکے ہیں کہ:

راست گفتارم و یزدان نه پیندد جز راست حرف ناراست سرودن روش اهر من است (<sup>55</sup>)

آئین اکبری کی تقریظ میں انھوں نے کچھ باتیں تو آئین اکبری سے متعلق کہیں کچھ سرسید کے بارے میں۔

سرسید کے بارے میں ان کی رائے یہ ہے کہ وہ ایک عالی ہمت شخص ہیں،وہ سرتاپا علم اور شکوہ کی تصویر ہیں اور غالب ان کا پرستار ہے۔ان کے اس کام سے آئکھیں روشن ہوئیں اور بازووں میں قوت آئی اور کہنگی نے جدت کا لباس زیب ِتن کیا۔ تاہم ان کا یہ کام ان کی بلند ہمتی کے شایان شان نہیں ہے اس کی دادوہی دے سکتاہے جس کا شیوہ ریاکاری ہو۔ آخر میں وہ سرسید کے لیے دعاکرتے ہوئے کہتے ہیں کہ خدا اس کی جر خواہش بوری کرے اور نیک بختی ہمیشہ اس کی خدمت میں حاضر رہاکرے۔

ہر چپہ خواہد از خدا موجود باد پیشکارش طالع مسعود باد (<sup>56</sup>)

آئین اکبری کے بارے میں ان کا کہناہے کہ یہ ایک دفترپارینہ ہے جس سے نفع کی اب کوئی امید نہیں اگریہ کہا جائے کہ اس میں قدیم دساتیر درج ہیں تو بدلے ہوئے زمانے میں یہ دساتیر کارآ مد نہیں رہے۔ان کی حیثیت پرانی جنتری سے بڑھ کر نہیں ہے۔ اب اس کتاب میں مندرج دساتیر سے بڑھ کر طور طریقے سامنے آچکے ہیں۔چنانچہ اس کتاب کے اندراجات، لائق اعتنانہیں ہیں اوراب اس متاع کہنہ کاکوئی خریدار نہیں۔ اگریہ

کہاجائے کہ اس کتاب کا طرز تحریر اچھاہے تو یہ بھی کوئی الیی غیر معمولی بات نہیں،اس سے اچھے اچھے اسالیب کی حامل تحریریں بھی موجود ہیں:

بدلے ہوئے زمانے کے بارے میں غالب کی رائے یہ ہے کہ اربابِ انگلتان نے وہ کچھ کرد کھایاہے جو ان سے پہلے کسی نے نہیں کیاتھا۔انھوں نے نظم حکومت میں جو روش اختیار کی ہے اور حصول توانائی کے جو ذرائع اختیار کیے ہیں ان کے سامنے پرانے طریقے بے کارہوکررہ گئے ہیں۔انھوں نے حرف کو پرندے کی طرح پرپروازعطاکردیے ہیں اور سازسے مضراب کے بغیر نغے نکال کردکھا دیے ہیں۔ راتوں کے اندھیرے چراغوں کے بغیر دورکردیے ہیں۔ مبدء فیاض بخیل نہیں ہے کہ اس نے انسانوں کو ماضی میں جو کچھ عطاکیا سی پر اکتفاکے رہے۔اس نخل سے تازہ کھجوریں ٹیکتی رہتی ہیں:

مبدء فیاض را مثمر بخیل نوز می ریزد رطب با زان نخیل (<sup>58</sup>)

اپنے اس ناقدانہ رویے کے حوالے سے غالب کا کہناہے کہ فن سخن میں جو کچھ میں جانتاہوں وہ کوئی اور نہیں جانتا۔ میں مردہ پروری کو لاکق تحسین نہیں سمجھتا۔ عمومی طور پر اچھی بات کہنے کے مقابلے میں خاموش رہنا بہتر ہوتاہے لیکن میں اگر اس کام کی داد بھی نہیں دے رہا اور اس باب میں خاموشی بھی اختیار نہیں کررہاتو میری یہ روش قابل دادہے۔ میں ریاکاری کا دشمن ہوں اور پاس وفا کے باب میں اپنامر تبہ میں خود بھیانتاہوں:

من که آئین ریا را دشمنم در وفا اندازه دان خود منم (<sup>59</sup>)

یہ اٹھائیس اشعار ایک غیر معمولی مثنوی کی حیثیت رکھتے ہیں جن میں تقریظ نگاری کی عام مداحانہ روش کے برخلاف معروضیت سے کام لیا گیاہے اور بے باکانہ رائے ظاہر

کی گئی ہے۔ مولانا حالی نے ابوالفضل کے طرزتح بر، کتاب کے نفس مضمون اور مذاق تاریخ سے دوری کو غالب کی ناپیندیدگی کا سبب بتایاہے کیکن خود تقریظ کے اشعار اس سے بڑھ کر اساب کی نشان دہی کررہے ہیں جسے ڈاکٹر خورشیدرضوی کے الفاظ میں "غالب کا شعور مستقبل اور ان کی مردم شاسی کہاجاسکتاہے جس نے ان کے ذہن پر دوررس انر چھوڑا اور ان کے مضم امکانات کو جھنجوڑا"(60) غالب دراصل سرمیں اس کام سے بڑھ کراور بہت بہتر کاموں کی صلاحیت دیکھ رہے تھے اس لیے انھوں نے اس کام کی دادینے کی بحائے انھیں مدلتے زمانے کی جانب متوجہ کیا۔ گو وقتی طور پر خود سر سد کو بھی ان کی روش اچھی نہیں گی اور انھوں نے غالب کی بیہ تقریظ بیہ کہہ کر واپس کردی که"ایی تقریظ مجھے درکار نہیں"(61) اور وقتی طور پر تعلقات میں بھی تکدر آ گیا لیکن وقت کے ساتھ ساتھ غالب کی تمنایا پیش گوئی کے مطابق وہ ماضی پر سی سے نکل آئے اور ان کی نگاہیں ماضی سے ہٹ کر مستقبل کی جانب دیکھنے لگیں اور یوں فقط سرسید نہیں ان کے توسط سے پوری قوم کے مستقبل میں تبدیلی واقع ہوئی۔ اس طرح سر سید کی تشکیل شخصیت اور ان کی خدمات کے پس منظر میں جہاں ہم ان کی والدہ اور ان کے نانا کی شخصیتوں کے محاس کو جلوہ گرد کھتے ہیں وہاں غالب بھی ایک مخلص وم یان م لی کی حیثیت سے ابھرتے ہیں۔ایک ایسی بزرگ اور خیر خواہ شخصیت جس نے سر سد کو زاویہ نظر کی تبدیلی کی جانب بروقت متوجہ کیا،ایبی تبدیلی جس سے ان کی شخصیت اور ان کے کامول پر بہت دوررس انزات مرتب ہوئے۔

## حوالے وحواشی

1- الطاف حسين حالى، حيات جاويد، لا مور: عشرت پبلشنگ باؤس، ١٩٦٥ء، ص ٣٣٠ - كوله بالا، ص ٩٧٩ - 2

٩٨٥

4 محوله بالا، ص 4

5 محوله بالا، جائے مذکور

6- محوله بالا، ص + ≥

7 محوله بالا، جائے مذکور

8 محوله بالا، جائے مذکور

9 محوله بالا، ص ا

10 میر تقی میر، کلیات میر مرتبه کلب علی خان فائق،لابور: مجلس ترقی ادب،جلد ششم مثنویات، مثنوی در جموخانه خود، ص۱۸۸

11 سیرت فریدیی، ص اک

<sup>12</sup>۔ سرسیداحمد خان آثارالصنادید مرتبہ ڈاکٹر خلیق انجم نئی دہلی: قومی کونسل برائے فروغ اردو

زبان، ۳۰۰۲ء، ص ۱۷

13 حيات جاويد، ص

14 سيرت فريد به، ص 2۲

15 جائے مذکور

16 سیرت فریدیه، ص۳۷

<sup>17</sup>۔ جائے مذکور

18 بخارى، كتاب الادب باب اثم القاطع، رقم ۵۹۸۴ م

19 \_ آثار الصناديد، ٢/ ٢م

20 سيرت فريد بيه، ص 24

- 21 الضاً، ص ٢٧
- 22 الضاً، ص 22
- 23 الضاً، ص ٢٠
- <sup>24</sup> سعادت خان ناصر خوش معر كه زيبامريتبه مشفق خواجه لا مور: مجلس ترقى ادب ١٠٤٠ اء، ١ / ۵
  - 25 سیرت فریدیه، ص۹۹
    - 26 الضاً، ص ٢١
    - 27 ايضاً، ص ۵۳
    - 28 الضاً، ص ٢٢
    - 29 حائے مذکور
  - 30 سیرت فریدیه، ۱۳۳۰
- <sup>31</sup> محم مسیح الدین، حواثی ابوالکلام آزاد، لا ہور: مکتبہ قدوسیہ، جنوری ۱۹۹۲ء ص ۲۵۵،۲۵۴
- 32۔ سرسیدنے اسے بوستان کا شعر قرار دیاہے لیکن ہمیں بوستان کے محقق نسخوں کجا پورے آثار سعدی میں یہ شعر نہیں ملا۔ کسی غیر معتبر نسخے میں الحاقی متن کاامکان رد نہیں کیا جاسکتا۔
  - 33 آثار الصناديد، ٢/ ١١٤
- 34 الطاف حسین حالی یاد گار غالب (طبع اول ۹۸۱ء کی عکسی اشاعت) کراچی: ادارهٔ یاد گار غالب ۱۹۹۷ء ص ۸۵
  - 35 آثار الصناديد، ٢/ ٢٣١
- 36 امالک رام صاحب نے مولانا ابوالکلام آزاد کے مضامین نثر ابوالکلام آزاد (ہریانہ: اردواکاد می ہریانہ: اردواکاد می ہریانہ ۱۹۹۲ء) کے عنوان سے مرتب کر کے شائع کیے تھے۔ اس مجموعے میں مولانا ابوالکلام آزاد کا مضمون "مرزاغالب مرحوم کا غیر مطبوعہ کلام "بھی شامل ہے (ص ۱۵۲) تا ۱۸۷) لیکن افسوس کہ ناقص الا آخرہے اوراس اہم بات کے شمول کے بغیر غالب کے قصیدہ کد حیہ

پر ختم ہو گیاہے۔ ہم نے یہ اقتباس براہ راست مولاناابولکلام آزاد کے الہلال سے لیاہے۔دیکھیے:الہلال، جلد م نمبر ۲۲۔۲۴/رجب ۱۹۳۲ھ/۱/جون ۱۹۱۴ء،ص۸

- 37 " کی از دوستان روحانی منست" یہ بات غالب نے میجر جان جاکوب بہادر کے نام ایک خط میں کہی ہے، دیکھیے: میر زااسد الله غالب، پنج آہنگتدوین نو و تفجیح و تحقیق سیدوزیر الحن عابدی، لاہور: مجلس باد گارغالب، پنجاب یونی ورسٹی، ۱۹۲۹ء، ص ۹۳۱
- 38۔ محمد عتیق صدیقی، ہندوستان میں اردواخبار نویسی (سمینی کے عہد میں)، علی گڑھ:انجمن ترقی اردود سمبر ۱۹۸۷ء، ص۲۷۹،۲۷۸

  - <sup>40</sup> محمد ابوب قادری، غالب اور عصر غالب، کراچی: غضفر اکیڈ می، ۱۹۸۲ء ص ۳۸
- 41 واعظان کاین جلوه در محراب و منبر می کنند چون بخلوت میر وند آن کار دیگر می کنند خواجه شمس الدین محمد حافظ شیر ازی دیوان حافظ مرتبه محمد قزوینی و دکتر قاسم غنی تهران: انتشارات زوار، ۱۳۲۹ه ش، ص۳۲۸
  - 42 حیات جاوید، ص ۸۱
  - 43 تلاش غالب، ص ٢٨
  - <sup>44</sup> مولاناغلام رسول مهر،غالب،لا هور: شیخ مبارک علی تا جرکتب،س\_ن،ص ۳۱۹
    - <sup>45</sup> غالب اور عصر غالب، ص **٣٩**
- 46 اصل خطفارسی میں ہے اور غالب کی دندان شکن فارسی کا یہ نمونہ ذیل میں ورج کیا جارہا ہے: نواب معلی القاب و سےد عالی جناب سلامت

به رسیدنِ منشور رافت نشان شادمان شدم، وازان چه مرا بسر انجام ان فرمان داده اند، غمین بک دو بیت از دیگرے گرفتن و برآن گفتار دوچار بیت از خوبش افزودن کدام آئین سخن وری و کدام شیوه معنی

پروری است۔ خاصه این دو بیت که جُز شکوهِ الفاظ تازی سیچ گو نه معنی نازک ندارد و سیما در بحرے واقع شده که سیچ کس از ایرانیاں در آن بحر غزل نگفته، انچه بریں دو بیت افزابند۔ خوابی آن را مسدس نام نہند و خوابی ترجیع بند خوانند۔ خاص از بپر انست که گدایان یاد گیر ندویر دربا بآبنگ حزین بخوانند۔ کدام عاشق خاتم المرسلین بسماع این اشعار از خود رود و گریبان درد۔ حاشا ثم حاشا مخدومی مولوی غلام امام شہید سلّمه الله تعالیٰ ببر چه گفته اند خوش گفته اندو خوشتر ازبن نتوان گفت۔ لیکن این شاعری و سخن وری نیست۔ چیزے دیگر ست که در مجلس مولود شریف توان خواند۔ فقیر حقیر را در نعت اشرف المرسلین علیه و آله السّلام قصیده با و مثنوی است، از ان حمله بکے مثنوی نقل کردہ بخدمت مے فرستم، این مثنویہا است، از ان حمله بکے مثنوی نقل کردہ بخدمت مے فرستم، این باشد آرزو نکنند و بندبئ خود انگار ند و بخدمت مہین برادرِ خود سلمه الله تعالیٰ سلام رسانند۔ والسّلامه۔ (از اسرالله)

<sup>47</sup> مولوى غياث الدين رام پورى غياث، اللغات، كانپور: مطبع منثى نولكشور، ١٨٨٧ء، ص١٠١

<sup>48</sup> تلاش غالب، ص۸م

49 حیات جاوید، ص ۸۸

50۔ تنویراحمد علوی متن کی تحقیق وترتیب مشمولہ تدوین متن کے مسائل پٹنہ: خدا بخش لائبر بری،۱۹۸۲ء، ص ۳۰

51 - آئین اکبری علی گڑھ، سرسید اکیڈمی، علی گڑھ مسلم یونی ورسٹی، ۲۰۰۵ء

<sup>52</sup> - آئین اکبری، خاتمة التصحیح، ص ۲۹

53 الضاً، ص

54 ياد گارغالب، ص٨٣

- 55 میر زااسدالله خان، غالب غزلیات فارسی مرتبه سیدوزیر الحن عابدی، لامور: مجلس یاد گار غالب، پنجاب یونی ورسٹی، ۱۹۲۹ء، ص۱۳۲
- 56 میر زااسد الله خان، غالب قصائد و مثنویات فارسی با هتمام غلام رسول مهر، لا هور: مجلس یادگار غالب، پنجاب یونی ورسٹی، ۱۹۲۹ء، ص ۷۲
  - <sup>57</sup> قصائد ومثنویات فارسی، ص اک
    - <sup>58</sup> ايضاً، ص 2
    - <sup>59</sup> الضاً، ص 22
  - 60 ڈاکٹر خورشیرر ضوی، اطر اف، لاہور: اردو کیڈمی پاکستان، ۳۰۰ ۲ء، ص۱۱۸
    - 61 حیات جاوید، ص ۸۱



# ا گریزی مقالات

# ARMUGHAN Amanullah Khan

#### Compiled By

Prof. Dr. Jamila Shaukat Prof. Dr. Shahida Parveen



Institute of Islamic Studies
University of the Punjab, Lahore

#### Content

| 1. | 'Ilm Al-Hadith and Its Influence on Historiography                                                                                          | Dr. Amanullah Khan                                    | 1  |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|----|
| 2. | Early Muslim Historiography                                                                                                                 | Dr. Amanullah Khan                                    | 11 |
| 3. | Al-Waqidi – An Assessment of<br>His Position as an Historian                                                                                | Dr. Amanullah Khan                                    | 25 |
| 4. | Ahmad B. Dawud Abu Hanifa<br>Al-Dinawari (d.c. 282 A.H./<br>895 A.D.)                                                                       | Dr. Amanullah Khan                                    | 37 |
| 5. | Al-Baladhari and His<br>Contribution to Muslim History                                                                                      | Dr. Amanullah Khan                                    | 43 |
| 6. | A Critical Appraisal of Al-Tabari's<br>Contribution to Muslim<br>Historiography                                                             | Dr. Amanullah Khan                                    | 59 |
| 7. | The Legacy of Holy Prophet<br>Muhammad (PBUH) and its<br>Impact on the Development of<br>Islamic Civilization – A Historical<br>Perspective | Prof. Dr. Tahira Basharat                             | 69 |
| 8. | Managers' Responsibilities in<br>Stress Prevention at Workplace:<br>An Islamic Perspective                                                  | Mr. Salman Ahmad Khan<br>Zaighum/<br>Mr. Gulzar Ahmad | 83 |



#### \*Dr. Amanullah Khan

### 'Ilm Al-Hadīth and Its Influence on Historiography

The Holy Qur'ān, ever since its revelation, has served as the basic source of inspiration and guidance for the Muslims of all times. It very clearly enjoins the believers to show obedience to Allah and to Prophet Muhammad (peace be upon him). Obedience to the Prophet is second only to the obedience to Allah. There are a number of verses in the Holy Qur'ān in this connection, e.g.

مَّن يُطِع ٱلرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ ٱللَّهَ 
$$(1)$$

[Whosoever obeys the Messenger, he indeed obeys Allah.]

[Say: if you love Allah, follow me, Allah will love you.]

The Muslims are further enjoined to accept the Prophet as the pertect Exemplar. The Holy Qur'ān says:

[Verily in the Apostle of God ye have a good example.]

Under the influence of such Qur'ānic injunctions and in obedience to such clear instructions of the Prophet as بلغوا عنى ولو آية (4) [Circulate from me though (it be) a sentence], the followers of Islam set out to collect and preserve the traditions of the Prophet his sayings,

Journal of Research, University of the Punjab, Lahore, Vol. I, No. 2, pp. 163-171, July 1966

actions and silent approvals. They were, however, warned to proceed with great caution. The Prophet said:

بلغوا عنى ولو آية ـــ ومن كذب على متعمداً فليتبواء مقعده من النار (رواه البخارى)(
$$^{5}$$
)

[Circulate from me though (it be) a sentence....And whosoever fabricates falschood against me intentionally, let him seek his abode in fire.]

Every believer had to take the conduct of the Prophet as a model for himself in all the affairs of life. Consequently, great endeavour was made to preserve every picce of information regarding his conduct with perfect exactitude. How careful and strict were the four Orthodox Caliphs of Islam in the acceptance of tradition is a matter very well known to scholars of Muslim learning. In spite of this strict attitude the quest for collecting the prophetic words or reports of the Prophet's deeds went on increasing, and the devotees of Islam preserved the prophetic wisdom with great care and reverence. This attitude brought about the collection of a large amount of traditions about the practice of the Holy Prophet (PBUH).

In course of time as this record of traditions related to the prophetic practice increased in volume, misguided persons began to fabricate traditions and attribute them to the Prophet. The Muslims accepted the challenge of the fabricators and developed a "Science of 'Tradition" or 'Ilm al-Hadith by which they could judge the authenticity of the reports and the reliability of the reporters. What marvellous job they did in order to preserve the traditions related to the words and deeds of their Prophet and to discriminate the reliable from the unreliable, astonishes the world. The Muslims are rightly justified in taking pride in their Science of Tradition. In fact, they have no rival in the world in the task of collecting and preserving the details of life and the sayings and actions of their Prophet with perfect exactitude. What arduous task they performed in this field can be judged by the fact that, in order to sift the traditions of their Prophet, they preserved the records of lives of about half a million persons who were in any way involved in the narration (riwayat) of the Hadith.

Hitti, the well-known Orientalist and historian, says: "Among

all peoples Moslems stand unique in having developed a science (ilm) out of their mass of religious traditions."(6)

Juynboll, while appreciating the science of tradition, in his article on the critical investigation of *isnad*'s has caused the Muslim scholars to make thorough researches. They endeavoured not only to ascertain the names and circumstances of the authorities (*ridjal*) in order to investigate when and where they lived, and which ot them had been personally acquainted with the other, but also to test their reliability, truthfulness and accuracy in transmitting the texts, to make certain which of them were "reliable" (*thiqah*). This criticism of the authorities was called *aldjarh wa'-ta' dil* (wounding and authentication).... The so-called "knowledge of the men" the commentaries on the collection of Tradition therefore contain more or less copious details concerning the authorities.(7)

We come across scores of such works composed by the Muslim scholars as convey information about the life, character, reliability or unreliability and categories, etc., of the reporters of tradition. Some of such works are *Tabaqāt Ibn Sa'd, Usd al-Ghāba fī Ma'rifat al-Sahāba* of Ibn al-Athir, *Ṭabaqāt al-Huffāz*, by Dhahabi, *Shadharat al-Dhahab* by Ibn Imād, *al-Isāba fī Tamyīz al-Saḥāba* by Ibn Hajar al-'Asqalānī and *Lisān al-Mīzān* and *Tahdhīb al-Tahdhīb* by the same author.

Similarly, we see standard works composed on 'Ilm al-Hadīth or the Science of Tradition. According to Ibn Hajar al-'Asqalānī, the first known comprehensive work of this type was composed by Abu Muhammad Ramahurmuzī.(8) His work entitled Kitab al-Muhaddith al-Fāsil bain al-Rāwī wa'l,... is preserved in the form of a number of MSS. but has not yet been published.(9) Ramahurmuzi was soon followed by al-Hākim Abu Abd Allah Muhammad b. Abd Allah al-Naisāburī (321-405 A.H.) who compiled Kitāb Ma'rifat Ulum al-Hadith in which he dealt with the whole subject, dividing the material into different categories. An edition of this work has been published by Dr. Mu'azzam Husain (Cairo, 1937). Other works on this subject are Al-Kifaya by Khatīb Abu Bakr, Ilmā' by Qādi 'Iyad and a treatise Ma La Yasa al-Muhaddithu Jahluhu by Abu Hafs Mianji. Another work of importance, which may be mentioned here, was composed by Hafiz Abu 'Amr 'Uthmān b. al-Salāh 'Abd al-Rahmān alShahrazurī (d. 643 A.H.). His work is generally known as *Muqaddima lbn al-Salah*. Ibn Hajar al-Asqalani, the well-known traditionist and a great critic, already mentioned above, improved the arrangement of the work and prepared its summary giving it the name نخبة الفكر في مصطلح العائد (*Nukhbat al- Fikar Fi Mustalih al-Athar*). As this work was considered too brief, Ibn Hajar wrote, on the demands of his contemporaries, a commentary on it known as *Sharh Nukhbat al-Fikar*.

This work may well be considered to be a classical work on *'Ilm al-Hadīth*. It was a natural and necessary step towards the systematisation of the various studies which had been carried on since the *Muhaddithun* (the Traditionists) began to investigate the credentials of transmitters and the value of their traditions.

Ibn Hajar has discussed the various aspects of this science in a very systematic order. According to the different chains (ways, *Turuq*) of transmitters the following categories are distinguished:

- Mutawātir: A communication handed down from the very beginning to its compilation, through so many sources that there was no scope left of any objection and suspicion against it.
- 2. *Mashhur:* A statement which is handed down by at least three different authorities.
- 3. 'Azīz: A communication which 1s transmitted by at least two persons.
- 4. *Gharīb* is in general a rare tradition. With reference to the *Isnad*, *Fard-i Mutlaq or Gharib-i Mutlaq* means a tradition which is transmitted in the second generation only by one Tabi'i and Fard-i Nisbi or Gharib-i Nisbi is a tradition which is transmitted by only one definite person of later generations.

The last three categories are further distinguished as *Ahad*. Such traditions are again of three grades, according to the authenticity and reliability of the reporters, viz. *Sālih* (sound), *Hasan* (good), and *Da'if* (Weak). Likewise, if the chain of transmitters is unbroken and complete, it is called *Muttasil*; and if the chain is broken or incomplete it is called *Munqati'*. Similarly, traditions have been placed into many categories like *Mu'allaq* (suspended), *Mursal* (defective), *Munkar* (unknown), *Ma'ruf* (known), *Shādh* (contradictory), *Marfu'* (raised), Mauquf

(retarded), etc.

Every Hadith has two parts: (a) *Isnād* (the chain of narrators), (6) *Matan* (the text). The text is suffixed to the *Isnad*. For example, in the tradition:

[Yahya reported to me on the authority of Malik, on the authority of Nafi', on the authority of Abd Allah ibn Umar that the messenger ot Allah (Peace Be Upon Him) said: Prayer in congregation is twenty-seven times better (as regards rewards) than one offered alone.]

From ابن عمر (Ibn 'Umar) is *isnad* or chain of *rawis* and from (متن) to the end is *matan* (متن) or text.

This method of giving the *Isnad* with the text, we find for the first time used by the Arabs. The history of any other nation does not contain the chain of narrators of every text along with it. It is completely lacking in the historical literature of the Greeks, the Romans, the Hindus and the Chinese.

It is remarkable that this method was also extended by the Muslims to other branches of learning such as history, geography, etc.

Margoliouth says, "The anxiety to know more about the Prophet and the heroes of early Islam led, as we know, to greater labour and effort among the Muslims than in any analogous case; and the study of the traditions of the Prophet is largely responsible for and to be credited with the growth of geography and biography; if the way to test the authenticity of a tradition was to estimate the trustworthiness of the transmitters, it was indispensable to learn as much as possible about their lives; it was necessary to know when and where they had lived, and this rendered geography and history requisite." (11)

In the beginning *Hadīth* and history were very closely related to each other, and it was from amongst the class of *Muhaddithun* that arose another class known as *Akhbariyyun* (the narrators of

traditions), the genealogists and the authors of the accounts of the campaigns of the Prophet (Peace Be Upon Him), who were later classified as historians.

Shaikh 'Abd al-Haqq Muhaddith Dehlvī considers history an indispensable branch of learning for the student of Hadith and mentions the close relation between these two branches thus:

انقطاع اور سقوط راوی کا پہنچانا، راوی اور مروی عنہ کے عدم ملا قات کی پہچان پر ہے اور دونوں کے در میان عدم ملا قات اس طرح معلوم ہو سکتی ہے کہ یا تو یہ معلوم ہو جائے کہ راوی اور مروی عنہ کا آپس میں اجتماع نہیں ہوا اور راوی نے مروی عنہ کا آپس میں اجتماع نہیں ہوا اور راوی نے مروی عنہ سے اخذ و تحل نہیں کیا اور راوی کو اجازت نہ ملی اور یہ سب باتیں علم تاریخ کے ذریعہ معلوم ہوتی ہیں جس میں روات ونا قلین اور رجال وافر ادحدیث کے پیدائش و اموات، زمانہ تحصیل حدیث اور سفر وغیرہ وغیرہ ۔۔۔ جملہ امور زندگی کے احوال کا بیان اور سوانح حیات اور حالات کا تذکرہ ہوتا ہے۔ اسی بنا پر علم تاریخ و فن محاضرات محدثین اور مشائخ حدیث کے نزدیک۔۔۔ ایک بنیادی چیز ہے اور ایک درجہ میں علم حدیث کا علم تاریخ و محاضرات پر دارومدارہے۔(12)

[The knowledge of a broken chain of authorities and dropping of a reporter depend upon the information that the reporter and the person from whom he reported did not see each other, and this in turn can be ascertained by the tact that they did not meet each other, and the transmitter did not collect his information from whom he is transmitting and the reporter was not given an *ijaza* (permission) to transmit traditions. This all is known through history, which deals with the reporters, copyists and *rijal* (authorities) of Hadith, their birth, death, period of their collection of Hadith and their journey, etc.... in short with almost all the affairs of life. Due to this very reason the *Muhaddithun* and Mashaikh al-Hadith consider history...a very basic thing and of immense importance, and in one degree '*Ilm-al-Hadith* is based on history.]

All the scholars of Islamic history hold the view that the

Muslim historians off early period followed in their works on biography, genealogy, conquests and other historical composition, like local histories, *tabaqat*, etc., a style which was adopted by the traditionists in their oral and written transmission of Hadith. Even the form of their presentation was that of the Hadith, and it was primarily the study of Hadith which necessitated the study of history.

Professor Hitti in his article on "History" in the *Engyeopaedia* of Social Scionces, while discussing the different infuences which were responsible for the development of Muslim historiography and while mentioning the early historical works composed by various Muslim scholars, observes:

In these carly historical works and in others which followed the torm of presentation was that of the stereotyped religious tradition (Hadith). Each event is related in words of eye-witnesses or contemporaries and transmitted to the final narrator-the author, through a chain of intermediary reporters. Thus al-Baladhuri introduces his story of the capitulation of Najran to the Prophet:

Bakr ibn al-Haitham related to me that 'Abd Allah ibn Salih related to him, on the authority of al-Layth ibn Sa'd, on the authority of Yunus ibn Yazid al-Ayli, on the authority of al-Zuhri, who said....(<sup>13</sup>)

Appreciating this form of presentation, he continues, "this tracing of the event to its ultimate source served to develop exactitude, as did also the insistence on dating occurrences even to the month and day." (14)

Similarly, in his introduction to *Kitab Futuh al-Buldan*, he elaborates the above statement by saying: The chief source from which history writing flowed was tradition (*Hadith*); it was a pious custom that when Moslems met, one should ask for news (Hadith), and the other should relate a saying or anecdote of Muhammad. Each event is related in the words of eye-witnesses of contemporaties and transmitted to the final narrator through a chain of intermediate reporters. The authenticity of the reported fact depends on (1) the continuity of the chain and (2) the confidence in each reporter?(<sup>15</sup>)

Comparing this form of presentation with the modern historical methodology, he pays it a high tribute by observing:

This form of historic composition is unique in the case of the Arabs and meets the most essential requirements of modern historiography, namely, "back to the source" and "trace the line of authorities".(16)

Margoliouth, another great Orientalist (editor of a number of valuable Arabic works, and an author of many books), while tracing the beginnings of Arabic history, compares the form of presentation of the Muslims with that of the Greek historians and acknowledges its superiority over their system, as well as over the Christian and Jewish historical as well as religious literature and observes: As we have seen, the Arabic historians render the tracing of sources far easier than those of other nations by the fact their history is a development of Ahadith (the Traditions). It does not begin with either the continuous or the offcial chronicle, but with the narratives of the eye-witnesses. The possession of this system gave the Muslims an obvious advantage in their controversies with Jews and Christians, who gave more the appearance of taking their information on trust. They had no chain of authorities for either sacred or secular history. Where, e.g., the Greek historians are not describing their own experiences, they rarely give us the opportunity of testing the sources of the information which they present; we have to assume that it was obtained from people who knew. Ultimately the Jews had to compose an *isnad* for their Taurah."(17)

It would be enlightening if we examine our above point of view in the light of certain historical works produced by the Muslim scholars.

Ibn Hisham relates, in his *Sira of the Prophet*, the Prophet's grief at the martyrdom of Jafar in the battle of Muta:

Says Ibn Ishaq that Abd Allah ibn Bakr told him, on the authority of Umm-i-Musa al-Khuza iya, on the authority of Umm-i-Ja'far bint Muhammad b. Ja'far b. Ja'far b. Abi Talib, on the authority of her grandmother Asma bint Umais who said....(<sup>18</sup>)

Jahshiyari in his *Kitab al-Wuzara w-al-Kuttab*, while tracing the causes of the slaughter of the Bermicides at the hands of Harun al-Rashid, prefixes an *Isnad* to the text by saying:"And said 'Ubaid Allah b. Yahyab. Khaqan: I questioned Masrur, the elder, in the days of al-Mutawakkil...about the cause of the murder of Ja'far at

the hands of al-Rashid who said...(19)

Al-Baladhuri gives an account of the Prophet's instructions issued to Amr ibn Hazm, while sending him to al-Yaman, thus:

وحدثنى الحسين قال حدثنى يحيىٰ بن آدم قال حدثنا زياد عن محمد بن اسحاق ان رسول الله 
$$^{(20)}$$

[And al-Husain told me on the authority of Yahya b. Adam, on the authority of Ziyacd on the authority of Muhammad b. Ishaq that the Prophet of Allah....]

A similar style is adopted in their works by Ibn Jarir Tabari, Ibn Athir, Ibn Kathir and other important Muslim historians.

Another way of handling traditions, to which the Muslim historians have sometimes resorted, is that in which the compiler combines different traditions into one continuous whole, prefixing a statement of his authorities or contenting himself by interrupting the narrative, wherever need may be, by citing the particular authority.

For instance, al-Baladhuri himself acknowledges in the beginning of his *Futuh al-Buldan*, "I have been informed by certain men learned in tradition, biography and the conquests of lands whose narrative transmitted, abridged and pieced up together into one whole.(<sup>21</sup>)

A very recent example of traditional method of presentation is to be found in the historical work produced by Shah Wali Allah Muhaddith Dehlavi. In his book *Izalat al-Khafa 'An Khilafat al-Khulafa*, he is very careful in prefixing *Isnad* to the text.

This application of the method of *Hadith* to historiography by the Muslims has enhanced the value of their works, and has infuenced the modern historical methodology to such an extent that it seems to be an offshoot of the 'Ilm al-Hadith.

#### References

- <sup>1</sup>. Al- Qur'ān, iv, 80
- <sup>2</sup>. Ibid., iii, 31
- 3. Ibid., xxxiii, 21
- <sup>4</sup>. Khaţīb Tabrizī, *Mishkāt al-Masābīḥ*
- <sup>5</sup>. Ibid
- <sup>6</sup>. *History of the Arabs*, London, 1940, p. 393.
- <sup>7</sup>. Encyclopaedia of Islam, ii, 190-191.
- 8. Sharh Nukhbat al-Fikar, UrduTrans. by Muḥammad 'Abd al-Hayye, Delhi, n.d., p:7.
- James Robson (Tr.), Mishkāt al-Masābīḥ, Lahore, 1960, Intro., p. vii.
- Imām Mālik, Al-Muwaṭṭā, ed. Fuwad al-Baqi, Egypt, 1951, Kitab al- Ṣalāt al-Jamā'at, p. 129.
- Margoliouth, *Lectures on Arabic Historians*, Calcutta, 1930, p. 56.
- <sup>12</sup>. Shaikh 'Abd al-Haqq, *Muqaddima Mishkāt*, Urdu Trans. Khwaja Muhammad Ali, Lahore, n.d., pp. 58-59.
- <sup>13</sup>. Encyclopaedia of Social Sciences, Vol. VII-VIII, p. 381.
- <sup>14</sup>. 1bid.
- <sup>15</sup>. P.K. Hitti (Tr.), Kitāb Futūh al-Buldān, Vol. 1, Intro., pp. 2-3.
- <sup>16</sup>. Ibid., p. 3
- <sup>17</sup>. Margoliouth, op. cit., p. 58.
- <sup>18</sup>. Cf. Ibn Hishām, *Al-Sīrat al-Nabawiya*.
- <sup>19</sup>. Jahshiyarī, *Kitāb al-Wuzarā w-al-Kuttab*, Cairo, 1938, p. 254.
- Al-Balādhurī, Kitāb Futuḥ al-Buldān, Cairo, 1319 A.H., p. 77
- <sup>21</sup>. Cf. Hitti (Tr.), Futuḥ al-Buldān, Vol. I, p. 15.



#### \*Dr. Amanullah Khan

## **Early Muslim Historiography**

Historiography was among the earliest disciplines cultivated by the Muslims after the advent of Islam. Numerous definitions have been attached to the word history. It would be noted with interest if we give below some definitions from scholars – modern and ancient, Non-Muslims and Muslims:

James Thompson Shotwell observes:

The word history is used in two senses. It may mean either the record of events or events themselves. Originally limited to inqiry and statement, it was only in comparatively modern times that the meaning of the word was extended to include the phenomena which form or might form their subject...

History in the wider sense is all that has happened, not merely all the phenomena of human life, but those of the natural world as well. It includes everything that undergoes change; and as modern science has shown that there is nothing absolutely static, therefore, the whole universe and every part of it has its history.(1)

Henry Elmer Barnes informs:

In an objective snese history is to use the words of Professor Robinson, 'all we know about everything man

Journal of the Research Society of Pakistan, University of the Punjab, Vol. VIII, No. 4, pp. 1-13, published by Research Society of Pakistan, Lahore, 1973

has ever done, or thought, or hoped or felt'. Subjectively or psychologically expressed, history may be regarded as a record of all that has occurred within the realm of human consciousness.(2)

Henri Barr and Lucien Febvre remark:

That in the broadest sense history comprises nature as well as humanity... In its narrower sense – history is the study of change in humanity. The formula that history is the study of human facts of the past although general and perhaps a little vague, excludes no element of history.(3)

Allama Sakhawi (831-902 A.H. / 1427-1497 A.D.) had given a broader view of History long before:

In sum, the term Tarikh signifies a branch of learning that is concerned with research regarding the occurances which take place in time, in the intention to establish their character and their place in time. In fact, it is concerned with everything that was (and is) in the world.<sup>(4)</sup>

Earlier, in the first half of the fourth century of Muslim era, Al-Mas'udī (d. 346) commenting on history observed:

History is a branch of knowledge which is enjoyed by both scholars and ignorant persons and which is relished by both the stupid and the intelligent. Everything remarkable becomes known through history. Every marvel gains its appreciation through it. Noble and sublime character qualities are derived from it. The political education of kings and others is based on it. History collects for you the first and the last (of persons and things), insufficiency and abundance, nomadic life and city life (persons and) things of the past. Many judgments (regarding the moral and legal character of things) are based upon history. The knowledge of it is considered as an asset in any gathering and station.(5) Al-Mas'udī continues that his incentive to write works on history (tarikh) and world events (akhbar) was the desire to follow the aim which was aspired to and followed after by scholars and sages, and the wish to leave in the world a praise worthy memory and ready, well arranged knowledge.(6)

Ibn Khaldun (d. 1406 A.D.), the great Muslim philosopher, gave new meaning to history:

History is a discipline widely cultivated among nations and races. It is eagerly sought after. The men in the street, the ordinary people aspire to know it. Kings and leaders vie for it.

Both the learned and the ignorant are able to understand it. For on the surface history is no more than information about political events, dynasties, and occurrences of the remote past, elegantly presented and spiced with proverbs. It serves to entertain large, crowded gatherings and brings to us an understanding of human affairs. (It shows) how changing conditions affected (human affairs), how certain dynasties came to occupy an ever wider space in the world, and how they settled the earth until they heard the call and their time was up.

The inner meaning of history, on the other hand, involves speculation and an attempt to get at the truth, subtle explanation of the causes and origins of existing things, and deep knowledge of the how and why of events. (History), therefore, is firmly rooted in philosophy. It deserves to be accounted a branch of (philosophy). (7)

Talking of the excellence of historiography and critically appreciating the various approaches to history, Ibn Khaldun stated:

It should be known that history is a discipline that has a great number of (different) approaches. Its useful aspects are very many. Its goal is distinguished. (History) makes us acquainted with the conditions of past nations as they are reflected in their (national) character. It makes us acquainted with the biographies of the Prophets and with the dynasties and policies of the rulers. Whoever so desires may thus achieve the useful result of being able to imitate historical examples in religious and wordly matters. The (writing of history) requires numerous sources and greatly varied knowledge. It also requires a good speculative mind and thoroughness (Possession of these two qualities) leads the historian to the truth and keeps him from slips and errors. If he trusts historical

information in its plain transmitted form and has no clear knowledge of the principles resulting from customs, the fundamental facts of politics, the nature of civilization, or the conditions governing human social organization, and if, further more, he does not evaluate remote or ancient material through comparison with near or contemporary material, he often cannot avoid stumbling and slipping and deviating from the high road of truth.(8)

There is one thread that runs through all definitions. It is accepted that the History is the study of human past. This view of History, however, narrower helps to initiate further useful discussion.

In the field of historiography, innumerable Muslim historians made their valuable contribution. Ibn Nadim devotes a long chapter to the studyof historians, Akhbariyyun, Genealogists and Biographers. He opens the discussion with an account of Ziyad. Other historians whose lives and works were reviewed included among others "Ubaid b. Sharyah, 'Awänah, Muhammad b. Ishāq, Abu Mikhnaf, Ishāq b. Bishr, Al-Zuhri, Muhammad b. Sa'ib al-Kalbi, Hishām al-Kalbi, al-Wāqidi, Muhammad b. Sa'd, Haytham b. 'Adi, al-Madaini, Muhammad b. Habib, Abd al-Hamid, al-Katib, Mus'ab b. Abd Allah al-Zubayri, Zubair b. Bakkär, al-Azraqi, al-Balādhuri, Abu'l Farj al-Ispahāni and al-Jalüdi. (9)

Al-Mas'udī has already been mentioned (<sup>10</sup>). The renowned bibliographer Haji Khalifa (1599-1658) made a thorough investigation into the names of the historical works produced by the Muslim scholars. He gives a long list in alphabetical order of one thousand and three hundred such works.(<sup>11</sup>) And it is evident that it is not a complete one. It shows the deep interest of Muslims in the field of historiography

Recent efforts of reputable orientalists, Wustenfeld and Brokelmann, to collect information about names, lives and works of Arabic historians, show the great interest and industry of the Muslims in this field of learning. Muslim scholars kept themselves engaged in contributing to this noble art. Beginning of Muslim historiography and channels through which it flowed merit attention of scholars.

Many Orientalists(12) hold that the main influence which

contributed to the development of the Muslim historiography came from the Persian books of history. *Khuda-i-nama*, which was translated into Arabic by Iba al-Muqaffa (d. 757) under the title Siyar al-Mulük al-Ajam,(<sup>13</sup>) has been specially mentioned. But this opinion can be revised in the light of comments of Franz Rosenthal. In his book, A History of Muslim Historiography, he states:

The available evidence as to the form of Iranian historiography in the seventh century is very slim. This much, however, seems certain: There is nothing that would permit us to assume that the Persians used an annalistic arrangement. Everything tends to show that they did not, and there is the additional theoretical consideration that the absence of a continuous era would have made the compilation of a long-range historical works a difficult task. All those who preferred to stress the predominance of Persian inâvence upon the origins of Muslim historiography failed to give proof that simultaneously with dynastical historio graphy also the annalistic form was introduced under Persian infuence, In fact, this cannot have been the case(14).

#### He elucidates his point further:

Even supposing that the Hwataynamak and similar products of Sasanian historiography were based upon official annals, that would not mean that the historical works were written in annalistic form... According to the Arabic versions of Hwataynamak, the only data contained in it concerned the length of the Teigns of the individual rulers.(15)

In fact Muslim historiography began and developed under different influences semi historical, historical, and religious. Among these, the influence of Islam was dominant. These could be taken up individually. This will help to assess their impact on the Muslims historiography.

#### **Pre-Islamic History**

Professor Morgoliouth has discussed this aspect:

That Arabic history owes nothing to Greek history and

little if anything to Persian history, seems clear; but it also appears to be independent of pre-Islamic Arabian chronicles.(16)

Professor Hitti adopts the same line:

Although rudementary elements of historiography can be traced back to the descriptions of the "days", i.e., the battles between the tribes and such stories as the "Ma'ribdam", "the owners of the elephant", and the digging of the zamzam well-all of pre-Islamic antiquity-yet Arabic historical writing, in the strict sense of the term, is a branch of Islamic literature".(17) The writer on the other hand, of the Articles on Tarikh in the Urdu Encyclopaedia of Islam, has tried to trace the influence of pre Islamic inscriptions, oral and tribal traditions on the beginning and development of the writing of History among the Muslims.(18)

It is a fact that in southern Arabia, especially in Yemen, the cradle of ancient culture and civilization, there were many inscriptions. Some of them survived the destructive hand of ages. These inscriptions tell the name of the kings of those regions and the stories related to them. They depicted imperfect, but comparatively less exaggerated picture of the century preceding Islam. In the words of Morgoliouth:

We may call many of the inscriptions historical records, though normally the form which they take is to give the reason why some votive offering was presented to a god. Such inscriptions commence with the name or names of the donors and an account or list of the services whereby the deity had earned such a gift.<sup>(19)</sup>

The infuence of inscrsiptions is further explained:

Pcople used to tell stories about their past in an exaggerated form. These stories were transmitted through oral tradition to the Muslims of the first century of their era, who with the help of their imagination developed such stories further and continued transmitting those to the succeeding generations, who continued considering such stories as ancient history. "Ubaid b. Sharyah and Wahab b. Munabbih gave place to such stories in their works and the

former was among the authorities of Ibn Ishaq. Thus this infuence crept into the works of later historians and affected the development of critical outlook and obstructed in the way of understanding ancient history. (20)

This discussion encourages further explanation:

- (a) That such inscriptions had little attraction for the Muslims; for, what these inscriptions record directly is not tribal or national history, but the record of service rendered by a fictitious deity, rewarded by a pagan rite. The very names of deities and offering of images were sufficient to evoke dislike in the minds of the Muslim Arabs.
- (b) No doubt, 'Ubaid b. Sharyah on the orders of Haḍrat Amir Mu'īwiyah wrote'Kitāb al-Amthāl and Kitāb al-Mulūk wa'l Akhbār al-Madiyyun'(<sup>21</sup>) and Wahab ibn Munabbih composed 'Kitāb al-Mubtada'(<sup>22</sup>), but these works are not before us to see how they utilized the oral tradition-whether or not they accepted that with criticism.
- (c) Arabic historians in general seem to be very cautious in accepting ancient history. Even in the first century of their era they had under the infuence of Islamic teachings in general and under the injunctions of the Qur'ān and Hadith in particular, developed an excellent critical outlook. Especially the Science of Tradition had contributed much to the cause of history by furnishing the Muslim historian with a science of criticism, which he applied to every aspect of the field.
- (d) If, at all, the above influence, through certain sources, crept into the sphere of Muslim historiography, it is so insignificant that it does not merit attention.

The pre-Islamic Arabian influence of Northern regions made some inroads in the sphere of expression. The method of narrating the tribal traditions and the geneology could not remain uninfluenced.

The Arabs of this region had their tribal traditions. For preserving them, their memories served as archives. These traditions were mostly in the form of poetry. On certain occasions, prose was also used. The mode of expression was inherited by the Muslim Arabs. Historians narrated the major events in the poetic

form. It was easier system of history writing for the Arabs, who even after the advent of Islam, continued to live in a semi-tribal set up.

Another infuence though less conspicuous, came from the pagan Arabs. It was Ansāb. The Arabs had developed deep interest in preserving their genealogies from the early times. Respect and dignity were based on descent. The study of genealogy received new impetus when Hadrat Umar b. al-Khattāb introduced the system of Atã. The task of assigning state pensions required careful scrutiny of the genealogical relationship of each Muslim Arab. His kinship to the Holy Prophet (peace be upon him) and his precedence in accepting Islam determined the quantum of pension.

#### **Religious Influence**

The preservation of the Qur'ān and the Hadith were the chief aims of the Muslims. This mission shaped the historical outlook of the Muslims. All other considerations were only secondary.

In the introduction to the History of Malaqah (Malaga), Abu Bakr Muhammad b. Muhammad b. Ali b. Khamis (d. after 636 A.H./ 1239 A.D.) emphasised the importance attached by the Muslims to the study of history.

Next to the Our'an and the Sunnah, the most deserving subjects of assiduous study are history and biography. They serve to remind (man) of the fact that time turns its children up and down. They show the remarkable events (anba) which happened in former times. They call attention to the (religious) scholars whose activities must be followed and whose qualities and stories (akhbar) must be written down. Those scholars will thus be (as) familiar to you, as if they were standing before you together with other (living) men, were in contact with you and spoke to you, and were shown to be exactly as they are said to be. Those who never saw them personally will read their marks. Those whose age did not permit them to see them will witness their good actions. Their rank and position will thus be known. It will be known who among them was conversant with the knowledge acquired through tradition and understanding and who excelled in the knowledge acquired through observation and through

books. It will become clear who was well educated and equipped for leadership. Great zeal will be displayed in order to reach them and share their status.(23)

Allāma Iqbal the great poet philosopher also shares with other Muslim scholars, when he attaches an immense importance to the study of history for the growth of Muslim community. (24)

In fact, the Holy Qur'ān has laid emphasis on history as a realistic and purposeful account of facts of human experience. Allah has said this in the Qur'ān:

In their history verily their is a lesson for men of understanding. It is no invented story but a confirmation of the existing (scripture) and a detailed explanation of every thing, and a guidance and a mercy for folk who believe.

A practical incentive for the study of history came from the fact that the Qur'ān contains abundant historical data. The Qur'ān tells past events. There is a detailed information about the people of Nūh, Hūd, Madyan and Thamūd. It gives the narratives of the Prophets Mūsā and Härün (peace ba upon them) and about Fir'awn and Qårün, about Ashab al-Kahf and about Namrüd and about the Prophets Ibrähim, Ya'qüb, Yūsūf, Dāwüd, Sulaimān, 'Isā (peace be upon them). These narratives convey moral lessons. Through them the likes and dislikes of Allah the Almighty are told. Avoiding the dislikes and following the likes were the ways towards human good. In fact, the Muslims got their historical realism due to these records of the past.

As the art of Tafsir developed among the Muslims, the Qur'ān interpreters were forced by the above circumstances to look for illustrative historical information. In the course of time, the occupation with the historical material of the Qur'ān came to be considered one of the branches of learning that were developed in connection with the Qur'ān.

The Qur'an infuses in its followers with enthusiasm to

preserve the events of the contemporary history. Predictability is an important feature of the study of history. The Qur'ān gives us the guideline in this respect:

The Romans have been defeated in the nearer land and they, after their defeat will be victorious within ten years-Allah's is the command in the former case and in the latter and on that day believers will rejoice. In the Allah's help to victory. He helpeth to victory whom He will. He is the Mighty, the Merciful.

Moreover, many events concerning the life and times of the Holy Prophet (peace be upon him) are enunicated in this Holy Book. These events very soon became historical happenings of supreme significance to the Muslims, and stimulated historical research.

The most Gracious and Merciful Allah gives an idea of the science of time reckoning to his believers by revealing:

We made night and day two signs. We darkened the sign of the night, and We made the sign of the day luminous, so that you might desire excellence from your God and know the computation of years and (the science of time) reckoning. And everything we have expalined with a detailed explanation.

Again He reveals:

They ask thee about the new moons. Say, They are means for measuring time for (the general good of) mankind and for the Pilgrimage. At another place we find:

هُوَ ٱلَّذِي جَعَلَ ٱلشَّمْسَ ضِيآءً وَٱلْقَمَرَ نُورًا وَقَدَّرَهُ مَنَازِلَ لِتَعَلَمُواْ عَدَدَ ٱلسِّنِينَ وَٱلْحِسَابِّ مَا خَلَقَ ٱللَّهُ ذَٰلِكَ إِلَّا بِٱلْحَقِّ يُفَصِّلُ ٱلْأَيْتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ 0 إِنَّ فِي ٱخْتِلَٰفِ ٱلْأَيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَمَا خَلَقَ ٱللَّهُ فِي ٱلسَّمَٰوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ لَأَيْتِ لِقَوْمِ يَتَّقُونَ (29)

It is He Who made the sun a "luminary", and the moon a light, and ordained for it stages, that you might know the number of years and reckoning (of time). Allah only created that for a good reason establishing distinct signs for people who have knowledge. Surely in the variation of the night and the day, and that which Allah has created in the heavens and the earth, there are signs for people who keep their duty.

The Qur'ānic injunctions were followed when annalistic fixation of history took place during the caliphate of Hadrat Umar ibn al-Khattäb. He invented the Islamic Era.

Professor Morgoliouth says in this connection:

...We note certain mcthods devised by the Arabic historians for ensuring accuracy in the record of events. One is dating them by the year and month, and even the day. The historian of civilization, Buckle, states that this practice in Europe is not earlier than 1597 A. D. Among Arab historians we find it developed in Tabari and an earlier author al-Haitham b. Adi, born 130 A. H., is credited with a history arranged in order of years. For such a purpose an era was necessary, and it is asserted that the practice of dating by the Prophet's Hijrah was introduced by the second caliph.(<sup>30</sup>)

The Muslims took keen interest in the personality and teachings of the Holy Prophet Muhammad (peace be upon him). The compilation of traditions relating to his life, activities, and teachings became their chief concern. This task also coloured their historical outlook.

The scholars who devoted themselves to this stupendous work were described as *Muhaddithun*. From amongst them arose

another class known as Akhbāriyyūn, genealogists and writers of the campaigns of the Prophet (peace be upon him) who were later on identified as historians. The works on Traditions were different from those written on Siyar (biography) and campaigas of the Prophet (peace be upon bim). Historical method was first of all introduced and applied at a large scale to the works composed on biography and campaigns (Siyar and Maghāzī). This is correct in the light of the evidence of the earliest works. They are in the form of biographies, books of conquests, genealogies and classified sketches (ṭabaqāt) of Traditionists. A rare attempt was also made by a Yamanite story-teller 'Ubaid b. Sharyah(<sup>31</sup>), who composed for caliph Mu'awiyah (661-80) number of works dealing with the ancient history of South Arabia. But the presentation was weak and failed to attract the Arabs.

The domains of Siyar and Maghãzī in their carlier phases overlapped and were not distinctly delimitated. The works generally included events relating to the life of the Prophet, his activities, and the accounts of his battles, etc.

The caliph 'Umar bin 'Abd al'Azīz gave special attention to the science of Maghāzī and issued orders that separate study circles should be set up for the writing of the battles of the Holy Prophet. He also ordered 'Āsim b. Qatādah Ansārī (d 120 AH or 104, 119, 127, 129), who was a specialist in this science to give lessons to the people in the congregational Mosque of Damascus on Maghāzī and Manāqib.(<sup>32</sup>)

About the same time, Imām Zuhrī wrote an independent work on Maghāzī and it was the first book in this subject(<sup>33</sup>). It was due to Imam Zuhrī that the interest in Maghāzī and Sira was augumented. His school produced many persons who were experts in this art.

Of the pupils of Imäm Zuhri, Mūsā b. 'Uqbah (d. 141 AH), acquired a great reputation. Imām Mālik was Musa's pupil in Ḥadith and was his great admirer. He used to tell people in persuasive discourses to learn Maghāzi from him if they really had liking for it. His works showed a special care in verifying the authenticity of the traditions and he had the general affection for giving details. His works, therefore, could he considered as comprehensive histories.

[The discussion in this article provides vital information for the understanding of the subsequent Muslim Historiography. Whatever was written in the realm, it showed a deep imprint of the early era. It would be rather correct to assume that the subsequent Muslim historiography is incomprehensible without a real awareness of the knowledge of the early Muslim historiography. This, indeed, is true of the present and the past historiographical efforts of the Muslims of Pakistan. Editor.]

#### References

- <sup>1</sup>. Encyclopaedia Britannica (Ed. 1961), xi, p. 594
- <sup>2</sup>. Encyclopedia Americana (1949), xiv, p. 205
- <sup>3</sup>. Encyclopedia of Social Sciences (1950), vii-viii, p. 358
- <sup>4</sup>. Al-Sakhawi, I'lān, Eng. Tr. F. Rosenthal I'lān History of Muslim Historiography (Leiden, 1952), p. 205.
- <sup>5</sup>. Ibid, p. 222
- <sup>6</sup>. Ibid, p. 222
- <sup>7</sup>. Ibn Khaldūn, The Muqaddimah, Eng. Tr., Franz Rosenthal (New York, 1958), i, p. 6.
- 8. Ibn Khaldūn, op. cit; pp. 15-16
- <sup>9</sup>. Cf. Al-Fehrist, (Leipzig, 1871), pp. 137-73.
- <sup>10</sup>. See definitions.
- <sup>11</sup>. Cf. Kashf al- Zunūn (Istanbul, 1941-43), 1, pp. 271-333.
- <sup>12</sup>. Urdu Encyclopaedia of Islam (Labore, 1959), iv, Fas. 1, p. 47.
- <sup>13</sup>. Cf. Encyclopedia of Social Sciences, Articles on History and Historiography, Vol. 7-8, p. 382.
- <sup>14</sup>. Rosenthal, Muslim Historiography, p. 66.
- <sup>15</sup>. Ibid., p. 66
- <sup>16</sup>. Lectures on Arabic Historians (Calcutta, 1930), p. 22.
- <sup>17</sup>. Futūh al-Buldän, Eng. Tr. (New York, 1916), Intro. p. 1.

- <sup>18</sup>. Cf. Vol. 4, Fas. I, pp. 47-49.
- <sup>19</sup>. Lectures, p. 28
- <sup>20</sup>. Cf. Urdu Encyclopaedia of Islam, iv, Fas i, p. 47.
- <sup>21</sup>. Cf. Al-Fehrist, p. 132
- <sup>22</sup>. lbid., p. 138
- <sup>23</sup>. A1-Sakhāwī, 'Ilān, Eng. Tr. op. cit, p. 232.
- <sup>24</sup>. Cf. Rumüz -i- Bikhudī (Lahore, 1954), pp. 169-73.
- <sup>25</sup>. Al-Qur'ān, 12: 111
- <sup>26</sup>. Al-Qur'ān, 30: 2-5
- <sup>27</sup>. Al-Qur'ān, 17:12
- <sup>28</sup>. Al-Qur'ān, 2: 189
- <sup>29</sup>. lbid, 10: 5
- <sup>30</sup>. Lectures, pp. 17-18
- <sup>31</sup>. Al-Fehrist, p. 132.
- 32. Ibn Ḥajar al'Asqalānī, Tahdhīb al-Tahdhīb (Hyderabad Daccan, 1326 AH), v, pp. 53-54.
- <sup>33</sup>. Shiblī Nu'mānī, Sīrat al-Nabī (5<sup>th</sup> Ed. Lahore), i. p. 21.



#### \*Dr. Amanullah Khan

## Al-Wāqidī – An Assessment of His Position as an Historian

Abu Abd Allah Muhammad b. Umar b. Waqid al-Waqidi, a renowned scholar of the second Century of Muslim Era, was a native of Madina. Information about his life, activities and works, and about his position as a Traditionist and an Historian, can be collected from such sources as:

Tabaqat(¹), al-Ma'arif(²), Fihrist(³), Ta'rikh Baghdad(⁴), Muʻjam al-Udaba(⁵), Wafyat al-Ayan(⁶), Mizan-al. I'tidal(⁷), Tahdhib al-Tahdhib(⁶), Tarikh adab al-Lughat al-Arabiyya(⁶), Lectures on Arabic Historians(¹⁰), Encyclopaedia of Islam(¹¹), the monthly Ma'arif(¹²), and G.A.L.(¹³), etc.

Al-Waqidi was born in the year 130 A.H. He was so called after his grand father al-Waqid; and he was called al-Aslami as he was a *mawla* of 'Abd Allah b. Buraida who belonged to the Medinite family of Aslam- a descendant of Salim. Al-Waqidi was a very industrious student and was interested in different branches of learning. In order to quench his thirst for knowledge he would go to the renowned and erudite scholars of his time. The list of his teachers includes such important persons as Imam Malik b. Anas, Sufyan al-Thauri, Abu Ma'shar, Ibn Abi Zi'l, 'Umar b. Rashid, Rabiah b. Uthman and Muhammad b. Tjlan, etc. Ibn Juraij, who is associated with the commencement of the study of Tradition, was

<sup>\*</sup> Chairman (R), Department of Islamic Studies, University of the Punjab, Lahore

also among his teachers.

Likewise, the list of his pupils, who delivered traditional information on his authority, includes a number of distinguished luminaries of his time, like his secretary Muhammad b. Sa'd, Abu Hasan al-Ziyadi, Muhammad b. Ishaq-al-Sughani, Abd Allah b. al-Hassan al-Hashmi and Harithb. Osama, etc. Imam Shafi"i, Abu Ubaid al Qasim b. Sallam and Muhammad b. Yahya al-Azdi have also conveyed information on his authority.

The range of al-Waqidi's studies coverd Tafsir, Hadith, Jurisprudence, Genealogy and History. A special attention was paid by him to History in which he acquired the greatest skill and fame. By the year 170 A.H. he had become a prominent figure among the Medinese scholars of repute. It was mostly due to his erudition and skill in History that he, on the occasion of Harun al-Rashid's pilgrimage in the above year, was recommended to him as the best authority on the holy places of his native town. So he acted as a guide to the Caliph and his most benevolent *vizier* Yahya b. Khalid, when they visited the sacred places.

Khatib Baghdadi tells us how al-Waqidi, in 180 A.H. when he met with the financial difficulties, paid his first visit to Baghdad. There at first he went to the residence of Yahya b. Khalid and called on him. He was kindly received by that great vizier who gave him rich gifts and provided him with abundant money to repay his debts. He also provided him with a furnished house to live in; and when al-Waqidi requested him to allow him to go back for a time to Madina for paying off his debts, he made arrangements for his journey. On al-Waqidi's return to Baghdad, he was once again warmly received by Yahya and this time was presented to Harun al-Rashid at Rakka where he was holding his court. The Caliph recalled with pleasure his visit to Madina and gave him rich gifts.(14)

Yaqut al-Hamavi conveys us the information of al-Waqidi's being appointed by Harun, judge of the Eastern quarter of Baghdad.<sup>(15)</sup> But J. Horovitz criticises the statement of Yaqut by saying, The older sources make no reference to his receiving from Harun the office of Kadi of the castern quarter of Baghdad, the story first appears in Yaqut, Udaba, VII, 56 without a source being given".<sup>(16)</sup> We may solve this puzzle by referring to Khatib Baghdadi and lbn Hajar al-Asqalani. Khatib says in this

connection:

 $\binom{17}{1}$ قدم الواقدى بغداد و ولى القضاء الجانب الشرقى فيها- Al-Waqidi entered Baghdad and he was appointed *Qadi* of the eastern quarters of the City.

Ibn Hajar makes it more clear by giving a statement on the authority of Ahmad b. Mansur al-Rimadi. He says:

وقال احمد ابن منصور الرمادى: قدم علينا على بن المدينى (18). بغداد سنة سبع اوثمان وثمانين قال: والواقدى قاض علينا-(18). Says Ahmad b. Mansur al Rimadi: Ali b. al Madini came to us in Baghdad in the year 87 or 88 (i.e., 187 or 188 A.H., when Harun al-Rashid was still in the seat of Caliphate); and he said further that at the time al-Waqidi was working as our *Qadi*.

From the above statement it is quite evident that al-Waqidi worked as a *Qadi* of Baghdad in the Caliphate of Harun al-Rashid. And it is quite clear that he was appointed Qadi by no other person than Harun himself.

Afterwards in the Caliphate of Mamun-al-Rashid he was appointed Qadi of Askar-al-Mahdi (Al- Mahdi's camp) in Rusafa which position he held till his death.

Both the Abbasid Caliphs, Harun and Mamun, and the Bermicide vizier Yahya held Waqidi in very high esteem. They met his demands, bestowed their favours upon him and provided him with facilities. Khatib tells us an anecdote of considerable interest which depicts the very good nature of al-Wagidi and at the same time shows his close relations with Mamun. He says, Al-Waqidi wrote to the Caliph complaining of some difficulty which had compelled him to run into debt, mentioning the amount, Mamun replied on the reverse of the letter received by him. You have, I see, two qualities, munificence and modesty: the former has caused you to deal lavishly with your possessions, the latter has induced you to mention to us only part of the debt which you have incurred. And we have ordered such and such amount for you. If we have fulfilled your request, then practise even greater liberality than before, for the treasuries of God are open, and His hand is stretched out in munificence, You yourself reported to me

when you were al-Rashid's judge that the Prophet said to al-Zubair: The keys of wealth are in front of the Throne, and God Al-Mighty sends down to mankind their provision according to their expenditure, whoso spends much will receive much, and who so spends little receives little. Waqidi stated that he had forgotten that tradition, and was more rejoiced at Mamun's reminding him of it than by his gift. (19)

#### **His Faith**

Al-Waqidi is described by Ibn al-Nadim a Shiite of the moderate school. He says:

We are further told by him that he considered the practice of Taqiyya to be lawful.

And it is also to be found in the Fihrist:

وهو الذى روى ان عليا عليه السلام كان من معجزات النبى صلى الله عليه وسلم كالعصا لموسى عليه السلام واحياء الموتى لعيسى بن مريم عليه السلام
$$^{(22)}$$

That he transmitted the statement that Ali (Peace Be Upon Him) was one of the Miraculous signs of the Prophet (Peace Be Upon Him) like the rod of Musa (Peace Be Upon Him) and the revival of the dead by Isa Ibn Maryam (Peace Be Upon Him).

J. Horovitz also holds the same opinion as is professed by Ibnal-Nadim, and according to his view al-Waqidi had a great inclination for Shi'ite tendencies and he practised *taqiyya* even in his *kitab al-Maghazi*. He says: When we are further told in the *Fehrist* that Wakidi also studied takiya(<sup>23</sup>) (Yalzamu'l takiya) this is in keeping with his point of view in the Kitab al-Maghazi; for there Ali's name is not mentioned in several accounts of events in which lbn Ishak expressly mentions his participation and Wakidi did not suppress traditions hostile to Ali....On the other hand, the very title of the monograph Mawlid al-Hasan wa'l Hussain (see above) reveals a Shi'i attitude-a non-Shi'i would hardly have dealt with this subject-and the zeal for Ali is also seen in the fact that

Wakidi collects a great deal of evidence of Muhammad's having died in Ali's bosom...(<sup>24</sup>)

But it is remarkable to note that the same biographer of Waqidi, after arriving at the above conclusion, says: The story in the Fihrist seems, however, to be isolated and the Shi'i rijal books do not quote Wakidi.(25)

#### **His Death**

Al-Waqidi died at Baghdad in the year 207 AH, while he had reached the 78<sup>th</sup> year of his age. He was burried in the Khaizuran cemetery and the funeral service was conducted by Muhammad b. Samma'ah al-Tamimi.(<sup>26</sup>) Such a munificent person was he that when he died, even shroud cloth could not be found in his house to cover his body. Al-Mamun became aware of the fact, and he made arrangements for his funeral.(<sup>27</sup>)

#### **His Works**

The list of Waqidi's works is lengthy and varied, and is to be found in the Fihrista(28) and Mu'jam-al-Udaba,(29) etc. Mostly his works are of historical nature and they cover the early history of Makka and Madina as well as the Muslim period. From the titles of the works several of which are monograph types-it is gathered that Waqidi favoured that style which was favoured by al-Mada'ini. Like al-Mada'ini he has composed monographs on special incidents in the history of Islam such as "Wafat al-Nabi," "al Sagifa wa-Ba'iat Abu Bakr", "Siffin," "al-Jamal", "Maqtal al-Hussain" and "al-Ridda", etc. But he is considered to be a more serious personage than either Mada'ini or Hisham al-Kalbi.(30) Three of al-Waqidi's compositions seem to be very comprehensive books on the early history of Islam. One is his "al-Ta'rikh al-Kabir" (the Great History), the other is "al-Tabaqat" which is the foundation of the Tabaqat of Ibn Sa'd, and the third is his "al-Ta'rikh wa'l Maghazi wa'l Mab'ath," it., an account of the Prophet's mission and his campaigns. Some of the titles of his other works are:

Akhbar Makka", "Futuh-al-Sham," "Futuh al-Iraq", "Harb al-Aus wa'l khazraj", "Amr al-Habsha wa'l-Fil", "'al-Sira", "Azwaj al-Nabi", "Sirat Abu Bakar wa Wafatuhu", "Mawlid al-Hassan wa'l Hussain," Darb al-Dananir Wal-Darahim" and Tarikh al-Fuqaha", etc.

According to Margoliouth the only work of al-Waqidi which has seen the light of the day is a part of his *Maghazi*, published in Calcutta, and a translation in German of a fuller Ms. preserved in the British Museum.(<sup>31</sup>) A photostat copy of the above manuscript is also found in the library of the Punjab University, Lahore. Jurji Zaydan gives the following titles of his published works:

- 1. Kitab al-Maghazi.
- 2. Futuh al-Sham
- 3. Fath Ifriqiyyah
- 4. Fath al-Ajam
- 5. Fath Misr wa'l Iskandriya

and a number of books on conquest like Fath Minaf wa'l Jazirah, etc. A manuscript copy of his "Tafsir al-Qur'an" is also to be found.(32)

But according to Margoliouth and Horovitz, the *Futuh al-Sham* and *Futuh al-Iraq* have not been preserved; the books which go under these names belong to a later date and have been credited to Wakidi.(<sup>33</sup>)

#### **His Evaluation:**

Al-Waqidi has been a very controversial figure with the Muslim scholars of repute. While some recognize him as an authority in the field of Hadith and History, others reject him for Hadith proper. Khatib Baghdadi, Ibn Hajar Asqalani and Allama Dhahabi have collected the verdicts of different luminaries, both favourable and unfavourable to him. Among his admirers and supporters are persons like Drawardi, Yaqub b. Shaiba, Mus'ab Zubairi, Ibn Numair, Yazid b. Harun and al-Baladhuri's teacher Abu Ubaid al-Qasim b. Sallam, etc. And those who do not accept him as an authority in the matters of Hadith and who doubt his reliability are: Imam Bukhari, Imam Nisai, Imam Shafi'i, Ibn al-Madini, Imam Ahmad b. Hanbal, Yabya b. Muin, Imam Abu Daud, Abu Hatim and Imam Darqutni, etc. Imam Dhahabi says in "Mizan al-I'tidal"

There is consensus of opinion on the weakness of al-Waqidi.

This side of the critics of Waqidi is very strong and it includes the Imams of the Science of Tradition. So we are constrained to say that in the matters of Hadith, al-Waqidi is not to be relied upon. But in the field of history he is to be recognized as an authority. In history he has been quoted and relied upon by such important historians as Tabari, Ibn Sa'd and al-Baladhuri. Even certain Imams, as we will see in the course of our discussion, have collected historical information from him and have considered him to be the most authentic source on history. Aftergiving an account of the favourable remarks passed about him by the different scholars, Yaqut says:

# وهو مع ذالك ضعفه طائفة من المحدثين -- اما في اخبار الناس والسير والفقه وسائر الفنون فهو ثقة باجماع - (35)

With all this (praise) he has also been criticized and termed as *Da'if* (reporter) by a section of traditionists... But in the matters concerning History, Biography, Fiqh and all other branches of learning, he is reliable unanimously.

Khatib Baghdadi pays bim a tribute in the following glowing words:

قدم الواقدى بغداد و ولى القضاء الجانب الشرقى، وهو من طبق شرق الارض وغربها ذكره، ولم يخف على احد عرف اخبار الناس امره، وسارت الركبان بكتبه فى فنون العلم من المغازى والسير، والطبقات واخبار النبى صلى الله عليه وسلم ولاحداث التى كانت فى وقته وبعد وفاته صلى الله عليه وسلم وكتب الفقه، واختلاف الناس فى الحديث، وغير ذالك، وكان جواداً كريما مشهوراً بالسخا-(36)

Al-Waqidi entered Baghdad, and he was appointed *Qadi* of the Eastern quarters of the city. He is one of those persons whose reputation has reached the four corners of the world. His personality is known to all, those persons who know about the history of people. The riders have spread (in the world) with his books on *Maghazi*, Biography, *Tabaqat*, *Akhbar al Nabi*, on the events which occured in the Prophet's life and after his death; and with his works on *Fiqh* and the differences of people in *Hadith* 

etc. And he was a munificent and noble person and was famous for his generosity.

From the study of Tarikh Baghdad we come to know that al-Waqidi was very careful in collecting information for his historical works. He would go and personally inspect the places of the battles of the Prophet, and would have information only from the most reliable persons. (37) God, the most Merciful Lord, had given him a very sharp memory. Yaqut gives an account of the size of Waqid's library. When he moved from the Western to the Eastern side of Baghdad, his books formed 120 camel loads: for all that he boasted that whereas other people possessed more books than was stored in their memories, in his case the contents of his memory were the more copious. He says thus:

وروى ابن سعد عن الواقدى انه قال ما من احد الا وكتبه اكثر من حفظه وحفظى اكثر من كتبى و قال يعقوب بن شيبه لما تحول الواقدى من الجانب الغربي يقال انه حمل كتبه على عشرين ومائة وقروقيل كان له ستمائة قمطر كتب (38)

It was perhaps due to his erudition, sharp memory and carefulness that he was held in very high esteems by the great Imam Malik, and he was consulted by the Imam in the matters concerning history. Khatib records an anecdote wherein the said Imam is shown collecting information from al-Waqidi and he is depicted using praiseworthy words for him. Khatib proceeds thus

سُئل مالک بن انس عن المرأة التى سمت النبى صلى الله عليه وسلم بخيبر ما فعل بها، فقال ليس عندى بها علم، وسأسل اهل العلم، فقال فلقى الواقدى ققال يا ابا عبد الله ما فعل النبى صلى الله عليه وسلم بالمرأة التى سمته بخيبر فقال الذى عندنا انه قتلها، فقال مالک قد سألت اهل العلم فاخبرونى انه قتلها (39)

Imam Malik b. Anas was asked as to what treatment was extended to that woman who poisoned the holy Prophet (Peace be upon him) in Khyber. He expressed his ignorance about the matter and told that he would collect information about it from the learned men. Afterwards, he

met Waqidi and said 'O' Abu Abd Allah! What the holy Prophet did with that woman who poisoned him in Khyber. The reply was that she was got killed. Now Malik said (to the enquirers): I have collected information from the learned men and the information is that she was killed.

European scholars hold him very high and consider him an authority of first order on carly Muslim history. His special attention to chronology has won him praise from them, and has made his work much valuable. J. Horovitz says, Wakidi's merit lies mainly in his transmission of a very large amount of material and in fixing its chronology.(40) His particular style, as is seen in his Kitab al Maghazi, that is, assimilating the different stories together so as to reproduce them as a comprehensive whole and prefixing the list of his authorities in the beginning of the book and sometimes in the beginning of cach chapter, has also made him favourable in the eyes of modern scholars of history. Though this was a style already adopted by Imam Zuhri and Ibn Ishaq, yet it was a cause of criticism of the traditionists who pay the highest attention to the chain of authorities for each event and each saving. This very style, though in an improved form, was afterwards adopted by al-Baladhuri in his Futuh al-Buldan. Even then J. Horovitz complains that Wakidi's work is of a style adopted in the works on Hadith. He says, "In Wakidi also the traditions either separately or digested into one record follow one another without being linked up together just as in works on Hadith, but quite contrary to the method of Ibn Ishaq who gives them great cohesion by adding a connecting text. (41)

#### Kitab al-Maghazi:

The manuscript contained in the British Museum, a photostat copy of which is also to be found in the Punjab University Library, comprises 252 folios, i.e., 504 pages. In the very beginning of the work we find a list of al-Waqidi's authorities from whom he collected traditional as well as historical information. Many of the authorities, quoted by Waqidi, like Imam Zuhri, Musa b. Uqba and Abu Ma'shar, etc., had themselves composed works on *Maghazi*. The list comprises entirely the names of well-known and well-informed scholars. Sometimes in the beginning of the new chapters of his book Waqidi also gives the names of his other reporters. And sometimes he prefixes a chain of reporters to the

most important information.

The book, as appears from its title, deals with the campaigns of the Prophet (Peace Be Upon Him) and it throws no light on the Prophet's life at Makka and his Hijra, After giving the names of different battles of the Prophet and the expeditions despatched by him, and fixing their dates, Al-Waqidi goes on giving a detailed account of those battles and expeditions. He discusses in fullest details the battles of Badr, Uhad and Khandaq, the pact of Hudaibiya, the battles of Khaiber and Mu'ta, the grand Victory of Makka, the battles of Hunain, Ta'if and Tabuk, etc. and throws light on almost all other battles and expeditions. Banu Nadir, Banu Quraiza and Fadak, etc. He also sheds light on the He has also discussed the affairs of acceptance of Islam by Amr Ibn-al-As and on the Hajj of Abu Bakr, known as Hajj-Akbar in the history of Islam. A very detailed description of the Hijjat al Wada', the last sermon of the Prophet-a gist of his teachings and his last wordsare also to be found in the book. The book ends with a mention of the preparations which were being made for the despatch of the Muslim army under Usama b. Zaid in the year 11 A.H. Throughout his work it is seen that he is very careful in fixing the dates of each event and each battle. Before giving an account of each battle he would definitely fix its date and year. It is remarkable to note that he has furnished us with the minutest details of the important battles of the Prophet. He would give the names of the participants, would throw light on the preparations made, and would draw a scene of the battle field before our eyes. He would also discuss the treatment extended to the prisoners and would mention about the division of the bounties. Moreover, he would bring to light the difference of opinions of the companions of the Prophet on certain matters and the verdicts of the holy Prophet in that connection.

His interest in the holy Qur'an, Hadith and Fiqh is seen throughout his work. He quotes verses of the Qur'an revealed in connection with different battles, thus he discusses Sura Al-Anfal in connection with the battle of Badr and tells us what was revealed in the Holy Qur'an about Uhad, Banu Nadir, the battle of Khandaq and the battle of Tabuk, etc. It is remarkable to note that he closes his book even with a Qur'anic verse by which Hadrat Abu Bakr argued that the despatch of Usama b. Zaid's army was essential.

He also uses poetry, as was a general practice in those days, as a vehicle of history and quotes poetical couplets in making the narrative more comprehensive. But unlike Ibn Ishaq, he does not make a very extensive use of it.

It is strange to note that Waqidi neither includes Ibn Ishaq among authorities, nor quotes in his work, his remarkable work on Maghazi. Harovitz has tried to solve this problem by saying: ....Wakidi never mentions by name his most celebrated predecessor in the field of biography of the Prophet, Muhammad b. Ishaq. This is all the more remarkable as he not only (in Tabari, III, 2512) passes a very favourable verdict on him but undoubtedly made very great use of his book and obviously follows him in the arrangement of the material...; he possibly wished to coneal his indebtedness by not mentioning the name of Ibn Ishaq. (42)

We may conclude with the words that the importance of this work as a valuable source of the Prophet's campaigns and his life at Madina and the Muslim History during the Prophet's time is very great.

#### References

- <sup>1</sup>. Ib Sa'd (Leiden, 1918), VII, Pt. II, p. 77
- <sup>2</sup>. Ibn Qutaiba (Egypt, 1934), p. 226.
- <sup>3</sup>. Ibn A1-Nadim, pp. 144-145.
- <sup>4</sup>. Khatib, III, pp. 3-20.
- <sup>5</sup>. Yaqut, XVIL, pp. 227-282.
- <sup>6</sup>. Ibn Khallikan, I1, pp. 83-85.
- <sup>7</sup>. Dhahabi (Lucknow, N.S.), II, pp. 425-426.
- 8. Ibn Hajar, IX, pp. 363-368.
- <sup>9</sup>. Zaydan, 11, pp. 146-147
- <sup>10</sup>. Margoliouth, pp. 92-95.
- <sup>11</sup>. IV, pp. 1104-1105.
- Sayyid Sulaiman Nadvi, Mubammad b. Umar al-1Vaqidi, January 1967, pp. 8-26.
- <sup>13</sup>. Brockelmann, Supplement (Leiden, 1943), pp. 141-142.

- <sup>14</sup>. Cf. Ta'rikh Baghdad, I, p. 4-5.
- <sup>15</sup>. Mu'jam, XVII, p. 279
- <sup>16</sup>. Encyclopaedia of Islam, IV, p. 1104
- <sup>17</sup>. Ta'rikh Baghdad, III, p. 3.
- <sup>18</sup>. Tahdhib, IX, p. 364.
- <sup>19</sup>. Cf. Tarikh Baghdad, III, p. 19.
- <sup>20</sup>. Fihrist, p. 144.
- <sup>21</sup>. Ibid.
- <sup>22</sup>. Ibid.
- <sup>23</sup>. It does not seem to [be a correct translation of the word s which means he always strictly observed taqiyya.
- <sup>24</sup>. Encyclopaedia of Islam, IV, p. 1105.
- <sup>25</sup>. Ibid.
- <sup>26</sup>. CE. Fihrist, p. 144 5 Ibn Khallikan, I, p. 84.
- <sup>27</sup>. Cf. Khatib, III, p. 20.
- <sup>28</sup>. Ibid, pp. 144-145.
- <sup>29</sup>. Cf. XVII, pp. 281-282.
- <sup>30</sup>. Cf. Margoliouth, Lectures, p. 92.
- <sup>31</sup>. Ibid, p. 95.
- <sup>32</sup>. Cf. Jurji Zaydan, II, pp. 146-147.
- <sup>33</sup>. Cf. Encyclopaedia of Islam, p. I 104; Lectures, p. 95.
- <sup>34</sup>. II, p. 426.
- <sup>35</sup>. Muʻjam, XVII, p. 279.
- <sup>36</sup>. Ta'rikh Baghdad, III, p. 3.
- <sup>37</sup>. Cf. III, pp. 4-7.
- <sup>38</sup>. Mu'jam, XVIII, p. 281.
- <sup>39</sup>. Ta'rikh Baghdad, III, p. 8.
- <sup>40</sup>. Encyclopacdia of Islam, IV, p. 405.
- <sup>41</sup>. Encyclopacdia of Islam, IV, p. 1105.
- <sup>42</sup>. Encyclopaedia of Islam, IV, p. 1105.



#### \*Dr. Amanullah Khan

### Aḥmad B. Dāwūd Abū Hanīfa Al-Dīnawarī (d.c. 282 A.H./895 A.D.)

Abū Hanīfa Aḥmad b. Dāwūd al-Dīnawarī, a well known, erudite and celebrated Muslim scholar was born at Dinawar – a city of Persian Iraq, Probably in the first decade of the 3<sup>rd</sup> century of Hijra. The sources, which throw light on his life and works are: Fihrist(¹), Mu'jam al-Udaba(²), Bughyat al-Wu'at(³), Khizanat al-Adab(⁴), and the Encyclopaedia of Islam(⁵), etc.

Yāqūt says about him:

ابو حنيفه الدينورى، اخذ عن البصريين والكوفيين واكثر اخذه عن ابن السكيت وكان نحويا ولغويا، مهندسًا منجمًا، حسبًا، راويةٌ ثقةً  $\binom{6}{1}$ 

Abū Hanīfa al-Dinawarī received his education from the scholars of Basra and Kūfa, and profited chiefly from Ibn al-Sikkit. And who was a grammarian, lexicographer, geometrician, astronomer, mathematician and the most reliable reporter.

He further records on the authority of Abū Hayyān al-Tauhīdī, a debate which took place in the salon (a large room or a place for social gatherings) of Abu Saʻīd al-Sairafī, the grammarian, as to whether Abū Hanīfa al-Dinawarī or the great Jāḥiz of BaSra was

<sup>\*</sup> Chairman (R), Department of Islamic Studies, University of the Punjab, Lahore

the better stylist. Abū Sa'īd endeavoured to settle the controversy making Abu Hanifa's more idiomatic Arabic whereas Jāḥiz the more original in his matter and more attractive.(7)

The study of Mu'jam al-Udaba shows that Abū Hanifa occupied a unique and most honourable place not only among his contemporary Muslim scholars of repute, but also among those luminaries who had passed before him and who succeeded him. Abu Ḥayyān says that he placed three writers at the head of all who had ever composed any work: They were Jāhiz of Basra, Abū Ḥanīfa al-Dinawarī and Abū Zaid Ahmad b. Sahl al-Balkhi. About Abū Ḥanīfa he says:

فانه من نوادر الرجال، جمع بين الحكمة الفلاسفه، وبيان العرب، له في كل فن ساق، وقدم ورداء وحكم وهذا كلامه في الانوا، يدل على حظ وافر من علم النجوم، اسرار الفلك، فاما كتابه في النبات فكلامه فيه؛ في عروض كلام آبدى بدوى، وعلى طباع افصح عربي-(8)

And he was among the greatest scholars. He combined the wisdom of philosophers with the eloquence of the Arabs; in every department of knowledge he had a standing and these are his remarks about his book 'Al-Anwā', which lead us to believe that he was a proficient astronomer. About his book on Botany he says – 'He combined in it knowledge of the Bedouin with the eloquence of the true Arab.

To prove Abū Ḥanīfa's greatest skill at Philosophy, Yāqūt quotes a story of the great Mubarrad coming to Dinawar, where his host 'Īsa b. Māhān asked him the meaning of a difficult word in the Prophetic Tradition. Mubarrad being unprepared for the question, improvised a meaning for the word, and when asked for a quotation as a proof invented a rajaz couplet for the purpose. Later on when Abū Ḥanīfa was consulted in the same matter, he asserted that al-Mubarrad's quotation was a forgery, and that the word had quite a different sense from that which Mubarrad had assigned it. Al-Mubarrad was constrained to admit that Abū Ḥanīfa was right. (9)

In addition to his profound scholarship, he was gifted with excellent moral qualities, which won him the respect of the

general public and the Caliphs alike. He attracted the notice of al-Muwaffaq Billah, the son of Al-Mutawakkil, who became his patron. Abū Hayyān after acknowledging his high position as a scholar says:

وهذا مع ورعه وزهده وجلاله قدره
$$^{(10)}$$

And it is in addition to his piety, supreme devoutness to God and greatness of his position among the public.

Al-Dinawarī is said to have been staying at Ispahan to make astronomical observations, which he recorded in his 'Kitab al-Radd 'Alā Rasad al-Isphania. He afterwards seems to have spent most of his time in his native town, where his observatory was pointed out for several centuries later.

The dates given for his death vary; according to Yāqūt he died in 282 A.H. or before 290 or in 280 A.H., according to Khizānat al-Adab, in 282 A.H., and according to A'lām and Tarīkh Adab al-Lughat al-'Arabiyya also in 282 A.H. So 282 A.H./895 A.D. appears to be the most reliable date for his death.

#### **His Works**

The list of his most comprehensive works, which is to be found in the Fehrist, Mu'jam al-Udaba' and Khizānat al-Adab, is very miscellaneous. Geography, Botany, Mathematics, Astronomy, philosophy, Literary as well as General History and Qur'ānic Tafsir, etc., are all represented. The list includes works like 'Kitāb al-Shi'r wa'l Shu'ara, Kitāb al-Fasahat, Kitāb al-Anwa, Kitāb al-Bahth Fi Hisab al-Hind, Kitāb al-Jabar wa'l-Muqabalah, Kitāb al-Jama'wa'l-Tafrīq, Kitāb al-Buldan-al-Kabīr, Kitāb al-Nabat and Kitāb al-Akhbar al- Tiwāl, etc.

His works which seem to have acquired fame and won appreciation are his Kitab al-Anwa, Kitab al-Nabat and Kitab Akhbar al-Tiwal, Abū Hayyan's remarks about his Kitab al-Anwa' are sufficient to prove the importance and utility of that work. About his Kitab al-Nabat which is the most famous work on Botany. Yaqut on the authority of Ibn al-Nadīm says:

No work in that subject has ever been composed like his.

This work, as is the case with his other works with the exception of Kitāb Akhbār al-Tiwāl, has also been lost. But according to Borckelmann, numerous extracts of it have been preserved in the lexicographers, particularly Ibn Sida, and also in Ibn al-Baitar. This work was of much greater importance to Science. According to the same writer:

It was the result of philological study of the old poets and was intended to explain the numerous plants mentioned by them... Besides, the description of plants, which have for the most part alone survived, the work, which was still accessible to the author of Khizant al-Adab in six large volumes, in addition to numerous illustrative quotations from the poets, must have contained many philological and historical excursus on the latter. It began with a detailed account of the kinds of soil and formation of Arabia, its climate and distribution of water, and the general condition necessary for the growth of plants. It then proceeded to treat of the classification of the plants in general and the morphological structure of the individual plants. (12)

His third work namely, Kitāb Akhbār al-Tiwāl actually not a book of lengthy narratives as the title suggests, has come down to us in its entirely. It was edited by W. Guirgass and published in Leiden, in the year 1888 A.D.

It is a universal history on a small scale comprising 402 pages. It opens with an account of Adam, and the narrative is brought down to the end of the caliphate of Mu'tasim (d. 227 A.H./841 A.D.) the 'Abbasid Caliph. A feature of this work is that it omits Isnāds, a practice which was an early departure from the general Muslim way of writing History. The narrative is continuous. There can, however be no comparison between his work and of his contemporary Tabarī's; a universal history which occupies 402 pages is obviously on a wholly different scale from the most comprehensive work of the other. Al-Dinawari, unlike Tabari and al-Balādhurī, has not discussed the Prophet's (Peace be Upon Him) life in detail, rather he has given, so to say, a passing reference to it. Likewise, he throws light only on certain important aspects of the Orthodox Caliphate. It, however, devotes particular attention to matters of special interest to Persians. He, therefore,

gives a full account of the history of Alexander, of the Sasanids, the conquest of Iraq by the Arabs, with a detailed description of the battle of Qādisiya and of the administrative arrangements made by the Muslims in Persia. He also describes the battles of the Camel and of Siffin, the affair of the Kharijites, the tragedy of Karbala, the risings of Azraqis and Mukhtar b. Abi 'Ubaid; the caliphates of 'Abd al-Malik, Walid b. 'Abd al-Malik and 'Umar b. 'Abd al-Azīz. After throwing light on the fall of the Umayyads, he proceeds to tell the story of the rise of the Abbasids; conveys information about some of their Caliphs and of the foundation of Baghdad, of the conflict between Amīn and Māmun. The account is closed as has been pointed out already with the death of Al-Mu'tasim which occurred in the year 227 A.H. Margoliouth criticises his above work by saying:

He tells history in the style of a romancer; wherein private conversations are reported at length and the parties are made to bandy verses with each other. He exhibits little critical power. (<sup>13</sup>)

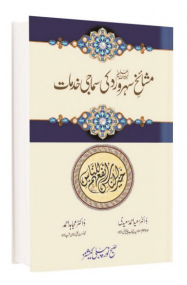
The value of this work as an early source of Muslim History, however, is very great.

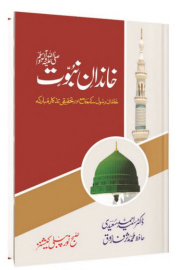
#### References

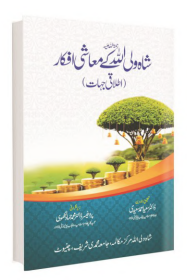
- <sup>1</sup>. Ibn al-Nadim, p. 116
- <sup>2</sup>. Yāqūt, iii, pp. 26-32
- <sup>3</sup>. Suyuti, p. 132
- <sup>4</sup>. 'Abd Al-Qadir b. 'Umar al-Baghdadi, (Cairo, 1347), I, pp. 60-61
- <sup>5</sup>. Vol. I, pp. 977-978
- <sup>6</sup>. Mu'jam al-Udabā, iii, p. 26
- <sup>7</sup>. Cf. Ibid, p. 27
- 8. Ibid, iii, p. 28
- 9. Cf. Mu'jam al-Udabā, iii, pp. 30-32
- <sup>10</sup>. Cf. Yāqūt, iii, p. 28
- <sup>11</sup>. Ibid, p. 32
- 12. The Encyclopaedia of Islam, I, pp. 977-58
- Lectures on Arabic Historians, p. 113

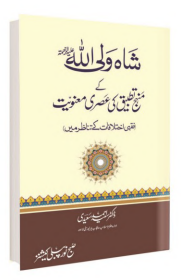


## اداره علوم اسلاميه كي اساتذه محرم كي تاليفات









#### \*Dr. Amanullah Khan

### Al-Baladhurī and His Contribution to Muslim History

Al-Balādhurī Ahmad b. Yahyā b. Jäbir b. Dāwūd, one of the greatest Muslim historians, was born at Baghdad in the end of the second century H, i.e, in the beginning of the second decade of the ninth century of the Christian era.(1)

It would be quite proper and interesting to note here the joint statement of C. H. Becker and Rosenthal about the life of Al-Balādhurī, given by them in the *Encyclopaedia of Islam*.

Al- Balādhurī Ahmad b. Yahyā b. Jābir b. Dawūd, one of the greatest Arabic historians of the 3<sup>rd</sup>/9<sup>th</sup> century. Little is known of his life. Neither the year of his birth nor that of his death is directly attested... As he is said to have been a translator from the Persian, Persian origin has been arbitrarily assumed for him... The statement that he was a tutor of the poet, ibn al-Mu'tazz, appears to be the result of a confusion of our historian with the grammarian Tha'lab, and the story that he died mentally deranged through inadvertant use of Balādhur, a drug believed beneficial for one's mind and memory, is meant to refer not to him but to his grand father, but even so, it constitutes a puzzle for which no satisfactory explanation is offered by the sources.(²)

<sup>\*</sup> Chairman (R), Department of Islamic Studies, University of the Punjab, Lahore

Keeping in view the remarks of the above two great Orientalists, every possible effort has been made to search out authentic information about the life of Al-Balādhurī.

Both from internal and external evidences it is proved that his complete name was Ahmad b. Yahyā b. Jābir b. Dāwūd. His surnames were Abü Ja'far, Abu Bakr, Abu'l-Hasan and Abu'l-'Abbäs, and his most important nisbah was al-Balãdhuri.(3)

The puzzle about his nisbah can be solved from the account given by Ibn al-Nadīm,(4) Ibn Asäkir,(5) Ibn Kathïr,(6) Khair-ud-Dīn Zirkilī(7) and Professor P, K. Hitti,(8) about Balādhurī. Brockelmann, the great scholar of the history of Arabic literature, has contended, on the authority of al-Jahshiyärī, quoted by Yäqüt in his Mu'jam al-Udaba', that it was Jäbir b. Dawüd who took Balādhur and not Ahmad b. Yahyā.(9) But the account given by Jahshiyäri in his Kitāb al-Wuzrā' wa'l-Kuttāb, on which both Yāqut and Brokelmann have based their findings is in itself confusing and it seems as if Jahshiyāri, himself could not collect correct information about Ahmad b. Yahyā and Jabir b. Dāwūd, hence the confusion. On the other hand, Ibn al-Nadīm (d. 335 H.), a very careful author, is very clear about the matter. He says:

---وكان جده جابر يكتب للخصيب صاحب مصر و كان شاعراً راوية و وسوس آخر ايامه فُشّدَ في البيمارستان ومات فيه و سبب وسوسته انه شرب تمر البلاذر على غير معرفه، فلحقه مالحقه  $\binom{10}{10}$ 

And his grandfather Jabir was secretary to Khasīb, the minister of Egypt, and he (Ahmad b. Yahyā) was a poet and a historian, in his old age he was mentally deranged. So he was confined to the hospital, until he died in it. The cause of his illness was that he took Balādhur inadvertantly and then happened to him which is well known.

Al-Baladhuri belonged to a noble and respectable family which had a long-standing tradition of government service. His grand father Jābir served as secretary to al-Khasīb the minister of finance in Egypt, during the caliphate of Härün al-Rashīd,(11) Jābir was a very good scribe and a reputed scholar. He must have passed this educational tradition to his son Yahyā, the father of our

historian.

This educational atmosphere prevailing at home served as a source of inspiration for a brilliant child like al-Balādhurī. Whereas on the one hand, he was inspired by his family traditions; on the other, his zeal for learning was further augmented by the literary pursuits and creative activities of the then Muslim world. This was an age of the golden prime of the Abbasids. By that time the Muslims had not only acquired the Greek and Indian sciences and the ancient lore of Persia, but had adapted and enriched these to their own needs and ways of thinking. Bayt al-Hikmah or The House of Wisdom" had already been set up by al-Māmūm. Religious sciences had taken definite shape. Specialists of each subject were too numerous to be mentioned even in volumes. Tremendous progress was being made in the field of different branches of knowledge like Quranic studies, Tafsīr, Hadīth, Fiqh, Arabic Grammar, Poetry, Literature, Philosophy, Scholasticism, Mathematics, Astronomy, Medicine, Geography, History, etc.

In such an atmosphere al-Balādhurī set out to acquire a skill at different branches of learning. He travelled in quest of knowledge to the various centres of Islamic learning and availed himself of the well-known scholars of his time. A very long list of his teachers is to be found in the early sources, A few are mentioned here. In Iraq, he studied with luminaries like 'Affan b. Muslim (131-220 H), 'Alī ibn al-Madīnī, Mus'ab al-Zubairī (155-236 H), Abū 'Ubaid al-Qasim b. Salläm (157-224 H) Uthman b. Abi Shaybah, 'Ali b. Muhammad al-Madiāni (135-225 H.) and Muhammad b, Sa'd al-Katib al-Wāqidi (168-230 H.)(<sup>12</sup>)

His teachers in Damascus were Hishām b. 'Ammär and 'Umar b. Sa'īd, and others and in Emessa and Antioch, were Muhammad b. Musaffa and Muhammad b. Saham, and others.

The well-known scholar of literature and lughat Ma'mar b. al-Muthannā (110-209 H.) about whom Jāhiz has said:

There was none in the world who excelled him in any of the branches of knowledge, and he was one of the Huffaz of Hadīth. Some two hundred works are ascribed to him)...was also among his teachers.

Al-Balādhuri's quest and tiresome labour for knowledge bore fruit very soon, and he was admitted to the noble assembly of the great scholars of his times. The branches of learning in which he acquired a skill were Hadith, Ansab or Genealogy, History, Geography and Poetry, etc. The great Yäqüt says of him:

And Ahmad b. Yahyā b. Jābir wae a man of learning, a meritorious scholar, a poet, traditionist, genealogist, an accurate and perfect learned man, and in addition to all these qualities he was a great satirist.

This all-round knowledge of Al-Balādhuri won him praise from the Caliphs and their subjects alike. The Caliphs tried to attract him to their courts, and the people thronged around him to get a share from his erudition. Consequently he was admitted to the boon companions of the Abbasid Caliphs like al Mutawakkil, al-M'usta'in and al- Mu tazz, and others, Abbasid ministers like Ubaid Allah b. Yahyä and Ahmad b. Salih, also became his friends.

A very long list is given of his pupils, which includes some of the greatest scholars of his time, like Yahyā b, Ali b. al-Munajjam al-Nadim (241-300 H). Ja'far b. Qudämah (d. 310/319 H.), Abü Yusuf Na'im b. Qarqar al-Azdi and Ahmad b. 'Abd Allah b. Ammar and others. Abd Allah the most celebrated poet and brilliant son of the Caliph al-Mu'tazz was also one of his pupils. The account given by Khatib throws sufficient light on this matter,(15) Moreover the modern scholars like Professor Margoliouth, Professor Hitti, Jurji Zaydän and Dr Khurshid Ahmad Färiq, who are noteworthy biographers of al-Balādhurī, all agree that al-Balādhurī Was appointed by al-Mu'tazz teacher of his son Abd Allah.

Al-Balādhurī was a man of strong character. Dr S.D.F. Goitein says of him: It is impossible to see in Balädhurï's exposition any partisan tendency. Above, it has been made clear that his position at the court of Abbasid Caliphs did not have the slightest influence on him, when he described Omayyads.

It is characteristic that the Shiite al-Sharif al-Murtada, who made very extensive use of Balādhurī, says of him:

حاله فى الثقة عند العامة والبعد عن مقاربة الشيعة والضبط لما يرويه معروف.

It is well known that he is an accepted Sunni authority, that he is far from supporting the Shiah and he is accurate in whatsoever he records.

Like the great Abü Mikhnaf whom he apparently valued very highly, Balādhurī, if one may so express, was a partisan of one class only: his own class of authors who wish to be interesting and therefore cannot resist a sensation and even a touch of scandal.(16)

Yãqut has given a very lengthy account of al-Balādhurī in his Mu'jam al-Udabā. If, on the one hand this account throws light on the greatness and self-respect of al-Balādhurī on the other it brings to light a great defect in him. He took a special interest, as has already been quoted in satiric invectives, but the language of some of his couplets by Yaqüt is utterly lacking in sobriety and nobility. The use of such language could not be expected, from a noble and great person like al-Balãdhuri, whose Futūh al-Buldān apart from other factors enjoys a very high reputation as regards the use of excellent language is concerned.

Al-Balādhurī was mentally deranged in his old age. The cause or his illness was that he took Balādhur inadvertantly. Consequently, he was confined to the hospital for some time, but he could not recover firom his illness and he died in the hospital at Baghdad in the year 279 A.H, which date is attested by the most reliable historian and Muhaddith Hafiz Ibn Kathir, who gives the account of al-Balādhurī under the year 279 A.H., in his book on history written in the annalistic form.(17) Moreover, the accounts given by Ibn 'Asākir and Yāqüt also in a way support the above year.

Now we come to the second part of the article, i.e. contribution of al-Balādhurī to Muslim history. Al-Balādhurī has with justice earned a high reputation as historian. The earliest mention of names of al-Balādhurī's works is made by al-Mus'ūdi in the introduction to his Murūj al-Dhahab. He places his work on history very high and appreciates it in the following words:

وكتاب التاريخ لاحمد بن يحيى البلاذرى، وكتابه ايضاً فى البلدان و فتوحها صلحاً وعنوةً من مجرة النبى وما فتح فى ايامه وعلى يد الخلفاء بعده وماكان من الاخبار في ذلك و وصف البلدان في الشرق والغرب والشمال والجنوب. ولا نعلم في فتوح البلدان احسن منه (18)

And Kitāb al-Ta'rīkh (Book on History) of Ahmad b. Yahyā al-Balādhurī is also on the history of countries and their conquest by surrender or by force since the Hijrah of the Prophet (that is) the story of the conquest in the Prophet's days and afterwards under the caliphs. As regards the history in it al-Balādhurī described the countries in the east, west, north, and south and we know no better work than his on the history of the conquest of countries.

Ibn al-Nadim furnishes us with the following information in this connection:

وله من الكتب: كتاب البلدان الصغير. كتاب البلدان الكبير ولم يتمه. كتاب الاخبار والانساب. كتاب عهد ارد شير ترجمه بشعر....(19)

The work he produced are: Kitāb al-Buldan al-Saghir, Kitab al-Buldan al-Kabir which he could not complete, Kitab al-Akhbär wa'l-Ansab, and Kitab 'Ahd--Urdshir, which he translated into verse...

Yãqüt, on the authority of Ibn al-Nadim observes:

وقال محمد بن اسحاق النديم: وله من الكتب: كتاب البلدان الصغير كتاب البلدان الكبير ولم يتمه كتاب جمل نسب الاشراف، وهو كتابه المعروف المشهور، كتاب عهد ارد شير، ترجمه بشعر، كتاب الفتوح  $\binom{20}{2}$ 

And Says Muhammad b. Ishäq al-Nadīm: an the works he produced were: Kitab al-Buldān al-Saghir; Kitāb al-Buldān al-Kabir, which he could not complete, Kitāb Jamal Nasab al-Ashārf and that is his well-known and famous work Kitāb 'Ahd-i-Urdshir which he translated into verse; and Kitāb al-Futih.

The so far known works of al-Balādhuri, irrespective of the difference in their names are:

- (1) Futüh al-Buldān or Kitāb al-Buldān al-Saghir.
- (2) Ansab al-Ashraf or Kitab al-Akhbar wa'l-Ansab or Kitäb Jamal Nasab al-Ashrāf.
- (3) Kitab al-Buldän al-Kabir (an incomplete work).
- (4) Kitab Ahd-Urdshir. An Arabic translation in verse of the original which was in Persian.
- (5) Ar-Radd'alā ash-Seu'ubiyah.

The sixth book namely Kitab al-Futnk, added by Yãqüt in the list of al-Balãdhurï's works seems to be a mere repetition of Kitāb al-Buldān or Futülh al-Bul dan.

Three out of the above five works of al-Balādhuri namely Kitāb al-Buldan al-Kabir, Kitāb 'Ahd-i-Urdshir and ar-Radd'alā ash-Shu'übiyah, have either been lost or are still under the veil of ignorance. The other two, i.e. utülh al-Buldān and Ansab al-Ashrāf, have been indentified. Futüh al-Buldān has seen the light and has also been translated into different languages like English and Urdu, etc. Some volumes of Ansab al-Ashraf have also been published, while others are still awaiting their publication.

The book Futūh al-Buldān is a concise history of the Muslim conquests by force, surrender or capitudation right from the Hijrah of the Prophet (be peace upon him), to al-Balādhurī own times. The book has been divided into different parts. Thus the various territories receive the attention of our historian under different headings. The conquest of Arabia, Syria, Mesopotamia, Armenia, North Africa, Andlusia, Iraq and Persia, Media, Adharbījān, al-Mawşil, Jurjān, Ţabaristān and their districts, Faras and Kirmän Sijistān and Kabul, Khurāsān, and Sindh etc. has been dealt within separate chapters.

Some chapters dealing with the social aspect of histhory and the colonigation have also been included in this book, which enhance its value in the eyes of the modern historians. In this connectios the portions dealing with the wells of Mecca, the floods in Mecca, declaring Arabic as a state language, Qaraţis, the founding of al-Kūfah, Başrah and al Baghdãd are of worth our attention. The last chapter dealing with the laws of Kheräj Lands, history of the 'Ata in the Caliphate of Hadrat Umar bin al-Khaţţäb, the seal, the coinage and Calligraphy, is of immense importance according to the modern point of view of history.

Commenting on the need of composing such a work says Hitti, "Campaigns playing an important role in the life of Muhammad (SAW) and the early Caliphs soon began to assert their claim for special attention and were treated in special books. Besides, the necessity of recording and studying the compaigns arose from the fact that in levying a tax (Kharāj) on the conquered land, those in authority were first confronted with the task of determining whether it was taken by Peace', by Capitulation' or by force', and what the terms in each case were. This gave rise to many books on compaigns (maghäzi), are of the oldest of which is al Wakid's (d. 207/822). Some books were issued treating of the conquest of one city, most of which books have been lost. Given a number of books on the conquest of different cities, the next step would be to compile them into one whole. That step was taken by al-Baladhurī the last great historian of Moslem Campaign. (21) It is due to this unique character of al-Balādhuri's work that his great contemporary al-Mas üdi takes delight in saying about al-Buldān:

And we know of no better work on the conquest of countries than his.

A thorough study of this work brings to light the following additional facts.

- (1) That the author is very careful in giving exact dates to the important episodes.
- (2) He is careful in the matter of using appropriate language.
- (3) Poetry is avoided as far as possible.
- (4) He takes great pains in order to give exact information. Through out his work, the sincere efforts of the author to convey the most authentic evidence is felt, It seems as if he had to dispose of the conquest of Andlusia in a few lines, only because he could not get a first hand information about it.
- (5) His geographical information is accurate.
- (6) Its style is marked by condensation.

Al-Balādhurī's monumental work Ansāb al-Ashrāf was in modern times identified by Ahlwordt, who in 1883 A.H. published a fragment of this book. Later on at the Thirteenth International Congress of Orientalists which took place in Hamburg in 1902,

C.H, Becker announced that he had discovered a complete manuscript of the Ansāb in Istanbul, and that he proposed to publish it. The proposal was supported by many distinguished Orientalists and some offered their collaboration. But for various reasons the effort proved ineffectual. Finally on the suggestion of Professor C. Weil the project was entrusted to the then newly formed, School of Oriental Studies in the Hebrew University. Consequently with the laborious efforts of Dr S. D. F. Goitein and Max Schloessinger, IV-B. and V. Volumes of the work were published. But unfortunately the work could not be carried on due to the break of World War II.

Some years ago the Arab League established a Department for the revival of Arabic Manuscripts. This department undertook to publish the whole work. The project was entrusted to Dr Hamïd Ullah, with whose tiresome efforts its first volume saw the light in Egypt in 1959. Other volumes are still awaiting their publication. The work has probably been stopped for reasons unknown. So far published material is even less than the one-third of the whole book, which actually is in twelve volumes containing 1227 folios or 2454 pages, each page measuring at about 9"x 4" and having from 32 to 37 lines in it.

A thorough appraisal of the work is impossible unless and until we have a photostat, microfilm or published copy of the whole of it before us. The frame work of the book is genealogical. From the study of the published material and after going through the summaries of contents of the whole manuscript prepared by Dr. S. D. F. Goitein(<sup>23</sup>) and Dr. Khurshid Ahmad Färiq,(<sup>24</sup>) we can easily understand the scheme followed by the author. The book is a detailed history of the Arabs arranged in a genealogical order. At the beginning of the book there is a brief outline of the genealogy of the Arabs of Ismailite stock, from Noah to the tribal ancestors of Quraish. Then there is a detailed account of the Hashmites, which includes a comprehensive biography of the Prophet Muhammad (Peace Be Upon Him). Among the desendants of Abū Talib, Hadrat 'Ali receives as special attention of our author.

Among the Abbasid caliphs only the two first have been described with any degree of completeness. On the other hand a complete history of the Umayyad Caliphs with their comprehensive biographies is described.

Their account covers about one-third of the whole work.

Less than a quarter of the book deals with the tribes of Mudar, except Quraish, like Kinānah, Asad, Hudhail, Muzainah, small tribes ascribed to Udd, the tribe of Tamim and the whole of Qais, etc.

The book includes in its fold the biographies of statesmen, poets, warriors, judges, wisemen and the religious leaders etc.

We may sum up some of the most important points in connection with this work as follows:

- (1) The book is not merely a genealogical and biographical record; it provides within the biographies of the caliphs a continuous account of the history of their times, even in those matters in which the caliph was himself outside the story.
- (2) The book deals not only with the political and biographical details of important personalities, but also imparts light on the lives, literary pursuits and achievements of men of learning. Thus there are extensive biographies of poets like Farāzdaq and Jarir, of an authority on proverbs like Aktham b. Saifi, of a notable judge like Iyās b. Mu'awiyah, and also of early religious leaders like 'Abd Allah b. Mas'üd and Sufyän al-Thauri, etc.
- (3) It is a comprehensive history of the times of Muhammad (Peace Be Upon Him), four orthodox caliphs, Umayyads and the first two Abbasid caliphs.
- (4) A detailed history of the Kharijites and their literary pursuits are to be found in this work.
- (5) Arabic poetry has been preserved in this work to such an extent that Dr Goitein is of the opinion: "When the Ansab is completely published, it will be clear that this work represents one of the richest collections of ancient Arabic poety.(25)
- (6) Influence of the Science of Tradition is seen throughout his work. The author is very particular in affixing a chain of authorities to the text.
- (7) The sincere effort of the author to convey exact in for mation is felt throughout.
- (8) The author is very accurate and careful in giving dates of

- the important events.
- (9) The author is impartial in reporting his historical information so much so that Dr Goitein suggests the other orientalists to modify the generally accepted view that Umayyad history, under the influence of the Abbasid court, was presented badly or misrepresented. He says, How was it possible for Balādhuri, a member of the entourage of the Abbasid Caliphs, to describe the Umayyads not only at such length, but also with perfect objectivity, or as appears from certain pages, even with sympathy? Professor D. S. Margoliouth, in his small, but very instructive book on Arab Historian (p. 16) points out that Arab historiography was remarkably objective because the historians enjoyed a position of financial independence. However, Baladhuri was no landed proprietor like Tabari, for instance, but a court official, and he came of a family of oficials of the Caliphs. It seems that we should modify to some extent the generally accepted view that Umayyad history, under the influence of the Abbasid court, was presented badly or misrepressented.(26)

While evaluating of al-Balādhurī's above work the learned doctor says:"To sum up the conclusions obtained so far: Baladhuri was acquainted with the principal forms of historiography which the three preceding generations of historians had devised, and he made use of all these methods. In the essentials, however, he chose to shape his book in accordance with a principle that was peculiarly Arab, both in his selection of material and in its arrangement.

A system of genealogies has special advantages for the history of the Arabs. For example, it is of some relevance that in this volume, (i.e. V) immediated after the caliphate of 'Uthmān, we find the account of 'Uthmān's family, and especially of the rise of the Marwanids. The rise to power of the Marwanids only occurred some thirty years after 'Uthmān's death, but was due, to a considerable extent, to the part played by Marwan during 'Uthmān's caliphate. Such literary continuity mirrors faithfully the historical sequence. Again, before describing the Abbasid caliphs, Balädhuri gives us the extremely interesting story of this family before its rise to power, in a chapter which is of considerable

length. Another instance is the chapter which gathers to gather the unsuccessful attempts of the 'Alids to assume the caliphate, which extended over generation.(<sup>27</sup>)

His Evaluation as a Historian. Having critically appreciated his historical works, it is now quite appropriate to evaluate al-Balādhuri as a historian. It goes to the credit of this great Muslim historian that two great forms of Arabic historiography named, "Conquests" and Genealogy" saw completion in his person. Hitti Says, "Two of the leading historians of the Moslem conquests was the Egyptian Ibn 'Abd al-Hakam (870-871)...and the Arabic-writing Persian Ahmad b. Yahya al-Balādhurī (892) whose main works were the Futiüh al-Buldan and the Ansab al-Ashrāf. The latter was one of the first to integrate the 'many stories of the conquests of various cities and lands into one comprehensive whole, thus ending the era in which the monograph was the typical form of historical composition.(<sup>28</sup>)

Rosenthal, while describing genealogical form of Muslim historiography observes: "On a larger scale, as it has been stated, genealogy influenced historical writing in the Ansab work of al-Balädhurī, whose contents were exploited by later historians such as Ibn al-Athir in his kamil, and in the genealogical literature of western Islam.(<sup>29</sup>)

Both of his above works, even since their composition have enjoyed a high reputation among the Muslim and non-Muslim scholars alike. Those who have written on Muslim history have used him freely. The writers who quote Ansäb include scholars like al-Sharif al-Murtadā, Ibn Asakir, Yãqüt, Ibn Khallikän, Ibn Hajar al-Asqaläni, al-Mas üdi Ibn al-Athir and many others.(30)

His Futüh al-Buldän has likewise, influenced immensely the writing of many scholars of repute. Professor Hitti says in the introduction of Futuh al-Buldān "Not only did later historians draw freely from al-Balādhurī but subsequent geographers used him extensively as a source.

The above sketched attempt to view al-Balädhurī in his historic setting warrants the conclusion that the tradition recorded by him was mostly communicated by him by word of mouth and partly through book that have mostly been lost, and that it was a source for al-Mas'udi and Yãqüt, and through them for many

subsequent Arabic historians and geographers.(31)

As regards his qualities as a historian, we have already described some, while citically examining his works. So we need not repeat those here. One thing, however, which invites our special attention is his objective historical approach. It is remarkable when even the Shi'ite Sharif al-Murtadā says of him:

It is well known that he is an accepted Sunni authority, that he is far both supporting the Shi'ah, and that he is accurate in whatever he records.

In the opinion of De Goeje, he did not write any introduction to his from existing works, for the only reason that he, unlike most of his contemporary scholars, wanted to avoid unnecessary praise of the caliphs. It may be noted that in those days it was a general practice with many writers to show great reveren ce for the caliph in seat and to lavish praise on him in the introduction of their proposed works. (33)

It has already been made clear that his position at the court of the Abbasid caliphs did not have the slightest influence on him when he described the Umayyads.

Appreciating this noble spirit of Al-Baladhuri, Dr Goitein observes: Like the great Abü Mikhnaf, whom he apparently valued very highly, Balădhuri, if one may so express oneself was a partisan of one class only: his own class of authors, who wish to be interesting and therefore cannot resist a sensation and even a touch of scandal.(34)

Such noble qualities of Al-Balādhurī, and his valuable contribution in the field of knowledge has won him praise from scholars both ancient and modern. It would not be out of place if in the end we quote the opinions of certain great scholars about him.

Ibn 'Asakir who is a noteworthy biographer of al-Balādhurī describes him as Sahib Al-Ta'rikh (tho author of history), any further explanation being unnecessary.(35)

The opinions of al-Mas'üdi, Sharīf al-Murtadā and Yāqüt we

have already quoted.

The great historian Ibn Kathir opens his account about him with the words: Al-Balādhurī... one amongst the greatest historians...  $\binom{36}{}$ 

C. H. Becker says of him: Al-Balādhuri...one of the greatest Arabic historians of the third/ninth century....(<sup>37</sup>)

Similarly Professor Hitti, Margoliouth, Browne, De Goeje, Jurji Zaydan, Khairuddin Zirkili, Dr M. Hamīdullah and others have held him in very high esteems and have got a very high opinion about his works.

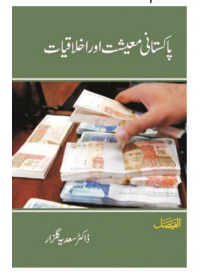
#### References

- <sup>1</sup>. Cf. Jurji Zaydan, Tärikh Adal al-Lughat al-"Arabiyyah (Egypt, 1912), II, 191.
- <sup>2</sup>. Encyclopaedia of Islam (Ed. 1959), 1, 971 (Fasc. 16).
- Cf. Al-Baladhuri Ansâb al-Ashrāf, Ed. Dr Hamidullah (Cairo 1959), I pp. 3, 107, 252); al-Mas'üdī, Muruj al-Dhahab (Cario, 1346 H.), I, 14; Ibn al-Nadim, Fibrist (Leipzig, 1871), p. 113; Ibn 'Asäkir, Tārīkh al-Kabir (Syria, 1330 H.), 109; Ibn Kathir, al-Bidâyah wa'l-Nihāyah (Egypt), 65.
- Libn al-Nadim, op. cit., p. 113.
- Ibn 'Asakir, op cit., II, 109.
- <sup>6</sup>. Ibn Kathir, op. cit., XI, 65
- <sup>7</sup>. Khair-ud-Din Zirkili, al-A'lam, (Egypt, 1927), I, 85.
- Introduction to Futüh al-Buldān (New York, 1916), p. 6.
   Translated by Professor (Hitti in English in The Origins of the Islamic State.
- Brockelmann. Geschichte der Arabischen Literature (Leiden, 1937), Supp. I, 216.
- <sup>10</sup>. Ibn al-Nadim, op. cit., p. 113.
- 11. Al-Jahshiyarï, Kitäb al-Wuzarä wa'l-Kuttāb (Egypt, 1938), p. 254.
- 12. Cr. Yāqūt, Mu'jam al-Udaba' (Cairo, n.d.) relevant portions Khairud-Din Zirkili, op. cit., relevant portions.
- <sup>13</sup>. Zirkili, op. cit., 1058.

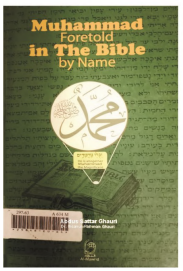
- <sup>14</sup>. Yãquüt, op. cit., p. V, 92.
- 15. Khatib Baghdadi, Târīkh Baghdäd (Cairo n. d.), X, 95-96.
- Al-Baladhuri, Ansab al-Ashräf, (Jerusalem, 1936), V, 23-24 (Introduction).
- <sup>17</sup>. Ibn Kathir, op. cit., XI, 65.
- <sup>18</sup>. Al-Mas'udi, op. cit., I, 14.
- <sup>19</sup>. Al-Fihrist, p. 113.
- <sup>20</sup>. Mu'jam, op. cit., V, 99-100.
- <sup>21</sup>. Futuh al-Buldān, Trans. Hitti, Introduction, p, 5.
- <sup>22</sup>. Muruj, 1, 14.
- <sup>23</sup>. Introduction to Ansab al-Ashraf Terusalem, 1936), V, 11-13.
- <sup>24</sup>. "Baladhuri Ki Ansāb al-Ashraf", in the Burhan (Delhi, April 1957), pp. 208-23.
- <sup>25</sup>. Introduction to Ansab, p. 20.
- <sup>26</sup>. Ibid., pp. 15-16
- <sup>27</sup>. Ibid. pp. 20-21.
- <sup>28</sup>. History of the Arabs (London, 1940), p. 88.
- <sup>29</sup>. Rosenthal, Muslim Historiography, p. 88.
- <sup>30</sup>. Cf. Introduction to Vol. V of Ansab, pp. 24-25.
- <sup>31</sup>. Ibid, pp. 10-11.
- Quoted by 'Abd al-Sattär Farrāj in the Introd. of Ansab ed. Dr. Hamidullah, I, 14.
- Futüh al-Buldan, Urdu trans. by Sa'id Abu'l-Khair (Hyderabad, 1932), introd. by Geoje, p. 8.
- <sup>34</sup>. Introduction to Ansab, p. 24.
- <sup>35</sup>. Ta'rikh al-Kabir, ii, 109.
- <sup>36</sup>. Al-Bidāyā wa'l-Nihāyah, xi, 65.
- Encyclopaedia of Islam, New Ed. 1, Fas. 16, p. 971.

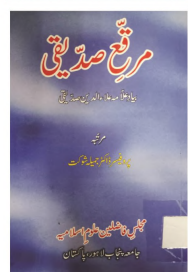


# اداره علوم اسلامیه کی اساتذه محترم کی تالیفات









#### \*Dr. Amanullah Khan

# A Critical Appraisal of al-Ṭabarī's Contribution to Muslim Historiography

The third century of Muslim Era which saw the golden prime of the Abbasids was one of the most fertile periods of Islamic learning. To whichever field we turn our attention we find standard works composed and we see scores of celebrated scholars serving the noble cause of knowledge. So great and copious was their literary activity that even in an advanced age like ours a student of history and literature, while studying their lives and activities is thrown into a state of astonishment. It is told that Abu Ja'far Muhammad bin Jarir, whom we are going to discuss here, proposed to dictate a historical work to his students: the number of leaves which he at first proposed to cover was 30,000, as the students held that life would not be long enough for the composition of such a work he reduced the number to one tenth, 3000 leaves which corresponds fairly with the bulk of the work in the editions of Leyden and Cairo. This composition left him time for a work of similar bulk on Our'anic Tafsīr, which also is said to be one tenth of the amount originally contemplated. For the forty years of his later life the average amount which he wrote was forty leaves a day; those who divided the leaves which he had covered by the days of his life from the cradle to the grave found that he had written fourteen leaves for each days of his existence. (1)

<sup>\*</sup> Chairman (R), Department of Islamic Studies, University of the Punjab, Lahore

Almost all the subsequent writers, while writing about Muslim history and Muslim scholars have given Ibn Jarīr a very high place in their works. Some of the sources which have been consulted while preparing this article are: Ibn al-Nadīm(2), Ibn-Khallikan(3), Khatīb Baghdādī(4), Yaqut(5), Subkī,(6) Ibn Hajar(7), Encyclopaedia of Islam(8), Encyclopaedia Britannica(9) and De-Goeji(10) etc. These sources convey the information that Abū Ja'far Muhammad b. Jarīr al-Tabarī was born at the end of 224 A.H. or in the beginning of 225 A.H. (838-839 A.D.) at Amul, the chief place of Tabaristan, whence he is commonly named al-Tabari. From his very early age he showed the greatest zeal for learning and exhibited an extraordinary intelligence. At the age of seven he learned the Our'an by heart, at age of eight he led the prayer in Mosque and on reaching the ninth year of his age he started taking down the Traditions. He started his studies at his native town and upon the completion of his elementary education, he obtained permission from his father, who was a well to do person, to visit the great centres of Islamic learning, such as Ray and Baghdad, besides other places in Iraq and Egypt. He was only of twelve years when he left his native town in search of knowledge. First of all he proceeded to Ray, where he benefitted himself in Tafsir and Hadith etc., among others from such scholars as Muhammad b. Hāmid al-Rādi and Ahmad b. Hammād al-Dulābī. Says Abu J'afar. "We used to take down (Hadīth) with Muhammad b. Hamid al-Radi. He would come out to us several times in the night to ask us what we had taken down, which he would proceed to read to ensure accuracy. We used to go to hear Ahmad b. Hammād al-Dulābī who lived in a village some little distance from Ray, and then run back like mad in order not to miss Muhammad b. Hāmid's lecture.(11) It is said that Ibn Hāmid communicated to him more than 100,000 traditions. (12)

From Ray Tabari proceeded to Baghdad where he intended to study under Imām Ahmad b. Hanbal, who however died shortly before his arrival there. Tabarī stayed for a time in this great centre of Islamic learning and kept himself busy acquiring more and more knowledge, with leading scholars of that place. His zeal for learning took him to Basra also. On his way to Basra, he stopped for a while at Wasit-the city populated by Hajjāj b. Yūsuf. From Basra he proceeded to Kūfa, where he learned different religious sciences with such luminaries as Abū Kuraib Muhammad b. al-Ala

al-Hamdhānī, Hammād b. al-Sarri and Ismāʻil b. Mūsā etc. Abū Kuraib was authority on Hadith. Says Abu Jafar, "In the company of other students who desired admittance, I presented myself at the door of Abu Kuraib, who put his head out of a window and asked: which of you know by heart what he has taken down at my dictation? All the students looked at me, and said doubtless you do. I replied in the afirmative, and I was able to reproduce the Tradition (i.e. could satisfy the rigid test of the Shaykh)(<sup>13</sup>) Tabari obtained from Abu Kuraib more than 100,000 traditions.

From Kufā he again returned to Baghdad. This time he stayed there for a long time and took to the diciplines of law (Fiqh) and the studies connected with the Qur'an. Thence he travelled westward for Egypt. On his way he attended courses at Syrian coastal and border cities, and he reached Fustat-the capital of Egypt, in the year 253 A.H.(<sup>14</sup>) In Fustat, at that time, Abu-1-Hassan Ali b. Siraj al-Misri, was the most erudite and renowned scholar and was the most hospitable as well. He found Tabari an expert, not only in almost all the branches of learning related to religion, but also having a great skill at poetry, Lughat, Nahv (Grammar), Literature etc. Tabari was able to recite before him, from his memory, the Diwan of Tirimmah, which Ibn Siraj had been searching for.

At Fustat he founded a law school of his own, having previously followed that of Imām Shafi'i. Yāqut tells a story about Tabari, which indicates that even while at Fustat, his reputation as a scholar had risen to the highest peak. There he was beset by the learned persons of all sorts, examining him in the different branches of knowledge in which they themselves had acquired a skill. One day one of these persons asked him a question about prosody ('urud). Tabari had not previously devoted any attention to that subject, but was unwill ing to plead ignorance. He got the questioner to put off his question for a day, and in the meantime borrowed the treatise of Khatib b. Ahmad, the classical authority on the subject. By the time, the questioner repeated his visit, Tabari had become a Matrician ('urudis).(15)

From Egypt he again returned to Baghdad and this time to settle there finally. During this stay at Baghdad he paid two visits to his home in Tabaristan, the second visit he paid in 290 A. He had to quit Tabaristan after his last visit, because the practice of

maligning the three first Caliphs was rife in the province, and Tabari was afraid of personal injury owing to his views. The governor of the province sent his men to have Tabari arrested, but he was informed in time by a friend, so he escaped.

At Baghdad he became a man of great authority. He devoted himself to an extremely prolific and versatile literary activity and continued imparting a very useful instruction unto his pupils, who came from the remotest corners of the Islamic empire to hear him. Such was the esteem in which he was held that a famous theologian once said: Should you undertake the long journey to China, only to hear Tabari explain the Quran, it would be worth the trouble. (16) He however, got into trouble with the Hanbalites owing to his remarks about Ahmad b. Hanbal, which sounded to his followers disrespectful, and due to his interpretation of certain Hadith related to 'al-Jalus 'Ala-al-'Arsh'. The enraged Hanbalites flung inkstands at him and pelted his house with stones, which were removed by the police. In order to console the uncompromising persons he had to compose a book wherein he wrote about his faith and expressed his praise for Imam Ahmad b. Hanbal. His monumental work Ikhtilaf al-Fuqaha in which he had differed at certain points with Imam Ahmad b. Hanbal was not published till after his death. Tabari died at Baghdad in the year 310 A.H., and his body was laid to rest in a house in Rahbat Ya'qub.

#### His Evaluation Particularly as a Historian

Tabari's literary activity, as has already been pointed out was very enormous. He has composed valuable works in different branches of knowledge. Ibn Kamil tells us how Tabari divided his day: from noon till afternoon he was occupied with writing. After the afternoon prayer he would go to the Mosque and give lessons in the Qur'ān until the 'Asr prayer. After that he would give lessons in Jurisprudence and then he would return to his residence.(17) Khatib Baghdadi pays him a tribute in the following glowing words:

وكان احمد ائمة العلماء يحكم بقوله ويرجع الى رايه لمعرفته وفضله و كان قد جمع من العلوم ما لم يشار كه فيه احد من الهل عصره  $(^{18})$ 

And he was among the leaders of the scholars; disputes were decided on his dictates and due to his knowledge and erudition his opinion was held supreme. He had obtained skill at so many branches of learning that no scholar of his time could reach his intellectual level.

Yāqut, on the authority of Abu Muoammad 'Abd al-Aziz b. Muhammad al-Tabari says of him:

كان ابو جعفر من الفضل و العلم و الذكاء و ذوالحظ على مالا يجهله احد عرفة لجمعه من علوم الاسلام ما لم نعلمه اجتمع لاحد من هذه الامة ولا ظهر من كتب المصنفين و انتشر من كتب المولفين ما انتشر له، وكان راجعاً في علوم القران و القراءات وعلم التاريخ من الرسل والخلفاء و الملوك واختلاف الفقهاء...(19)

Abu Ja'far was so erudite, well informed, intelligent and had such a great memory that every body acknowledged him. He is well-known in a.cquiring a great skill at so many branches of Islamic learning, that no other among the Muslims is known to have excelled him. And no work of the authors and compilers has won the fame and publicity as his books have acquired, He was especially noted for his deep understanding of Quranic learning, Qirā'at, the history of Prophets, Caliphs, kings etc. and the diversity of the opinions of the jurists.

Do Goeji while writing on Tabari and early 'Arab Historians says:

...AII these histories are more or less thrown into the shade by the great work of Tabari, whose fame has never faded from his own day to ours, and who well deserves to have this article on early Arabic histories placed under his name. (20)

#### He goes on writing:

The success of the annals and commentary was due above all to the author's personality. The respect paid to him by his contemporaries appears in various anecdotes preserved in his biography. His pupils had an unbounded admiration for his extraordinary knowledge, and what he said seemed to them the best that could be said. In truth, both his great works were the best of their kind, especilly the commentary whih in the judgement of all impartial critics has not been equalled before or since, in completeness, learning, and independent judgement. A contemporary says 'that it would be worth a journey to China to procure the Book. So general was this view that the opinion of Tabari was quoted as a legal authority.(21)

Thus Tabari occupies a unique position not only among the Muslim scholars of repute but also among the most eminent historians of he world, His great historical compilation Ta'rikh-al-Rusul wal-Muluk, the distinguishing features of which are completeness of detail, accuracy, and the truly stupendous learning of its author that is Tevealed throughout, and that makes the work a vast store house of valuable information for a historian as well as the student of Islam, is a standard authority of a high rank for early Muslim history. In the words of Margoliouth: probably we are to regard Tabari as nerforming for history a task similar to what Bokhari and Muslim did for Tradition. The selection of really historical matter out of the quantity of material preser ted by the works of Mada'ini and others. Followed by the difficult and to some extent dangerous task of bringing the record upto his own time.(22)

Rudi Paret observes: "Tabari's most important work is his history of the world (Tarikh-al-Rusul wal Muluk). The well known Leyden edition gives only an abbreviated text of the huge work which is said to have been ten times as long but even it fills 12 ½ volumes, (23) Tabari procured the material" he says further, "for his history of the world from oral tradition, for the collection of which he had sample opportunity on his wide travels which were mainly devoted to the talab al-ilm, and in studies under celebrated scholars. He also used literary sources... Tabari did not work up the material into a connected account of historical events. He was rather content to record the different, often contradictory, accounts, as they were handed down to him. He therefore declined any responsibility for the reliability of the traditions collected by him. But it is just in the conscientious unharmonised repetition of the collected material of tradition that the value of Tabari's work for modern historical research lies, especially when it is a question of reconstructing the events of the early period of Islam. (24)

Certain remarks of R. Paret, pertaining to Tabari's selection of traditions, contradictary accounts given in the annals and repetitions termed as unharmonious etc. can be reviewed in the light of the opinion of De. Goeji who says, Nevertheless the value of the book is very great. The author's selection of tradition is usually happy, and the episodes of most importance are treated with falness of details so that it deserves the high reputation it has enjoyed from the first. This reputation rose steadily; there were twenty copies (one of them written by Tabari's own hand) in the library of Fatimite Caliph Aziz (latter half of the 4<sup>th</sup> century). Whereas when Saladin became lord of Egypt the princely library contained 1200 copies (Magrizi 1.408). Only princes and rich men could own a book which in the time of Aziz cost one hundred dinars. We know that it had a place in most great libraries in other countries, for we find that it was used in all hands. Thus the fact that no complete copy can now be found anywhere and that the Leyden Edition rests on old volumes Iying in various places, gives a striking image of what the east has suffered from barbarism. (25)

The text of the Annals contains the history from the creation till the year 302 A.H. The work begins after an introduction with the history of Prophets and rulers etc. of the early period. Then comes the history of the Sasanian period, and of the period of our Holy Prophet and the first four Caliphs; the history of the Umayyads; and lastly the history of the Abbasids upto 302 A.H. From the beginning of Muslims era the material is arranged annalistically under the years of Hijra.

We get an idea of the length of time taken by the physical effort of copying such a work as either of his Qur'anic Tafsir and history from the story of some one who claimed to have taken the whole Commentary down from Tabari's dictation. It had taken eight years, from 283 A.H. to 290 A.H. The history he then tells us, was completed on Wednesday last but two of Rabi II, 303, having been contiuned to the end of 302.(26)

A striking feature of Tabari's works is the impartiality with which he proceeds. As is evident he was not a court historian. He was never ready to accept any material assistance from the state authorities. Although he had a modest competence an income from his estate in Tabaristan, he rejected all financial advantages and even refused Iucrative official position offered him. Even he is

said to have been hesitating in receiving any gift which was greater than he could match with a return gift. This strength of character is also visible in his writings.

From the Encyclopaedia Britannica we come to know that the Annals of Tabari soon came to be dealt with in various ways. They were published in shorter forms with the ommission of the names of authorities and of most of the poems cited, Then many supplements were written, e.g. by Ferghani (not extant) and by Hamdhani (partly preserved in Paris), Arib of Cardova made an abridgement adding the history of the West and continuing the story to about 365. Ibn Miskawaih wrote a history from the creation to 369 A.H., with the purpose of drawing the lesson of the story, following Tabari closely, as far as his book is known, and seldom recurring to other sources before the reign of Muqtadir. In 352 A.H. an abridgment of the Annals was translated into Persian by Balami, why, however, interwove many fables. Ibn al-Athir (d. 630 A.H.) abridged the whole work, usually with judgement, but sometimes too hastily... later writers took Tabari as their main authority.(27)

#### **His Works**

In addition to his two monument works on Tafsir and history, namely 'Jāmi Al-Bayān 'An Tawil al-Quran' and Tarikh al-Rusul wal Muluk wal Khulafa', Tabari composed many other works, a mention of which is to be found in the sources cited in the beginning. The names of certain important works are given below:

- 1. Kitab Basit al-Qaul Fi Ahkam Sharai' al-Islam'-a juristice treatise.
- 2. Tarikh Al-Rijal Min al-Ashab wa'l-Tabi'in.'
- 3. 'Kitab al-Qira'at wa Tanzil al-Qur'an.
- 4. Kitab Latif al-Oaul Fi Sharai' al-Islam'-a monumental work on Figh.
- 5. Kitab Khafif al-Qaul.
- 6. Kitab Ikhtilaf Ulama al-Amsar.'
- 7. 'Athar al-Baqiyah 'An Qurun al-Khaliya.
- 8. "Kitab Tahdhib al-Athar fi'l-Hadith' An account of the traditions of the Prophet.

At the time of his death he was engaged on a great treatise on ethics, similar in plan to Ihya al-Ulum afterwards produced by alGhazzali. Unfortunately most of the works of this great author have been lost to us. Those surviving in addition to his History and Tafsir are:

- 1. A fragmentary compendium of his Tarikh al-Rijal which has been published as an appendix to the Leiden edition;
- 2. Fragments of work on the diversity of opinion of the chief Jurists and,
- 3. The first part of a compendium on the principles of law, entitled al-Tabsir.(<sup>28</sup>)

#### References

- Khatib, Tarikh Baghdad, ii, 163; Yaqut, Mujam al-Udaba, xvii,
- Fihrist, pp. 326-328.
- Wafayat al-Ayan, ii, 29-30.
- Tarikh Baghdad, ii, 162-169.
- Mu'jam al-Udaba, xviii, 40-95.
- Tabaqat al-Shafiyat al-Kubra (Egypt) ii, 135-140.
- 2 3 4 5 6 7 Lisan al-Mizan, V, 100-103.
- iv, 578, 579.
- Nineth Edition, xxiii, 1-4.
- 10 Selections from the Annals of Tabari (Lieden, 1902) Introduction F. pp. x-xiii
- 11 Yaqut, xviii, 49-50.
- 12 Ibid
- 13 Yaqut, xvii, 50.
- 14 Ibid, p. 52.
- 15 Yaqut, xviii 56.
- 16 Ibid. vi, p. 424.
- 17 Yaqut
- 18 Tarikh-e-Baghdad ii, 163
- 19 Yaqut, xviii, 59
- 20 Encyclopaedia Britannica (Ninth Ed.) XXII, 3.
- 21 Ibid, p. 4
- 22. Lectures on Arabic Historians, p. III.
- 23 The Encyclopaedia of Islam, IV, 578.
- Ibid, IV, 599.

# \_\_\_\_\_ ارمغان امان الله خانّ ـ

- 25 26 27 28 Encyclopaedia Britannica, op, cit. p. 4.
- Cf. Lectures, p. 102.
- Cf. Encyclopaedia Britannica (Ninth Ed.) XXII, 4.
- Cf. M. J. De Geoje, Selections from the Annals of Tabari (1902). Introduction F pp. x-xi



#### \*Dr. Tahira Basharat

# The Legacy of Holy Prophet Muhammad (\*\*) and its Impact on the Development of Islamic Civilization – A Historical Perspective

#### Introduction

Prophet Muhammad (peace be upon him) holds a unique position in human history. Along with changing the Arabian Peninsula, his teachings and deeds had a substantial and enduring impact on the development of Islamic culture. Millions of people around the world have been impacted by the teachings and ideals of Prophet Muhammad (\*), and his influence transcends all boundaries of religion. It is necessary to comprehend his contributions from a historical viewpoint in order to comprehend the roots of Islamic civilisation. This study article analyses the Prophet Muhammad's (\*) substantial contributions to a range of domains, including sociocultural, political, intellectual, and scientific ones, in order to determine how they have impacted the development of Islamic civilization. This research tries to examine how the Prophet's teachings and deeds, which formed the basis of Islamic civilization, had a transformative effect. It accomplishes this by examining original historical sources, scholarly literature, and current accounts. A major focus of the Prophet's teachings was

<sup>\*</sup> Professor & Chairperson, Department of Islamic Thought and Civilization, University of Management & Technology, Lahore

on guiding principles that addressed the moral, interpersonal, and spiritual dimensions of human existence. Justice, compassion, equality, and moral conduct served as the cornerstones of his teachings. By thoroughly researching historical details and inclusive social order, this study will shed light on how these principles influenced the implementation of societal reforms, ultimately leading to the establishment of a just society. (1)

The Prophet Muhammad (\*) strongly supported acquiring knowledge and education. As a result, this study will also examine his contributions to the advancement of Islamic civilization's intellectual heritage. It will look into how the Prophet encouraged breakthroughs in fields like theology, philosophy, medicine, and mathematics by emphasising knowledge acquisition, critical thinking, and scientific inquiry. The Prophet set the stage for the quest of knowledge that became a distinguishing feature of Islamic civilisation by endorsing education as a path to enlightenment.<sup>2</sup> This study will also look at the Prophet's position as a political and administrative leader. It will examine his plan to bring together many tribes and build the first Islamic state in Medina. The study will examine the democratic tenets, consensus-based decisionmaking procedures, and egalitarian goals that characterised the political system put in place under his direction. The investigation will also focus on the Prophet's diplomatic abilities and interactions with other societies, emphasising his efforts to promote interfaith cooperation and settle disputes peacefully.

This research study seeks to shed light on the significant impact Prophet Muhammad (#) had on the advancement of Islamic civilisation by thoroughly examining both the historical setting and the Prophet's (\*) teachings. It aims to show how his revolutionary ideas, principles, and deeds still influence Muslim countries and serve as an example to people all around the world. Appreciating the lasting relevance of his teachings in modern times requires an understanding of the historical significance of his influence. In summation, the goal of this research work is to advance our understanding of the Prophet Muhammad's (\*\*) influence on the growth of Islamic culture. It tries to show the varied character of his influence and its lasting relevance by looking at his teachings. societal changes. intellectual contributions, and political leadership. The study

consequences for academics, researchers, and those who are curious about understanding the historical roots and current applicability of Islamic civilization.

#### **Research Objectives**

The goals of this study are to look at the teachings and deeds of Prophet Muhammad (\*\*) and how they have affected the sociocultural aspects of Islamic civilization, to examine the major ideas he emphasised and how they have influenced cultural changes and promoted communal harmony within Islamic civilization, and to look at the contributions of Prophet Muhammad (\*\*) to the intellectual growth of Islamic civilization in particular. It assesses Prophet Muhammad's (\*\*) continuing influence on the development of Islamic civilization and its implications for contemporary society in order to draw lessons for promoting compassion, social justice, and ethical behaviour within Islamic society and to look at the significance of education and knowledge acquisition in the intellectual and scientific advancement of Islamic civilization under the guidance of the Prophet Muhammad.

#### Methodology

The purpose of the paper is to assess the historical impact of Prophet Muhammad (\*) on the growth of Islamic culture using a multifaceted methodology. It uses multidisciplinary approach to examine the various aspects of Islamic civilization. Prophet Muhammad's (\*) influence is placed into the larger genuine, social, and socio-political context of Islamic history using similar and pertinent analysis. This research takes into account the historical evolution of Islamic societies, pre-Islamic Arabian society, and relations between the Islamic civilisation and other civilizations. Moral considerations are given significant weight throughout the assessment process, ensuring respect for rigorous sensibilities, social diversity, and analytical reliability. Analysing and interpreting the Prophet's teachings and deeds requires careful consideration of ethical norms. It is crucial to understand how the research's methods and sources have limitations. Consideration and discussion of potential biases in historical accounts, gaps in primary sources, and challenges in deciphering ancient manuscripts encourage transparency and a nuanced understanding of the research findings. By using this thorough technique, the research study intends to add to the body of information already known in the field by offering a thorough examination of the Prophet Muhammad's (\*) impact on the growth of Islamic culture.

#### **Data Analysis**

#### **Socio-Cultural Impact**

The teachings and deeds of Prophet Muhammad (\*\*) had a significant sociocultural influence on Islamic civilisation. He posed a challenge to established societal norms and hierarchies with his emphasis on justice, equality, and compassion. The Prophet promoted a more equal society by fighting for the rights of the oppressed, such as women, slaves, and the underprivileged. His ethics, morality, and personal behaviour teachings have an impact on society by encouraging truthfulness, charity, and kindness. The development of Islamic ethics in regard to issues like family, marriage, and interpersonal interactions had a tremendous impact on the social structure of Islamic culture.(3)

#### Women's Rights

The status and privileges of women in Islamic society were significantly improved by the Prophet Muhammad (\*). Women in pre-Islamic Arabia endured tremendous discrimination and had few social and legal rights prior to his teachings. The Prophet emphasised that men and women are equal before God in terms of their rights and obligations. He gave women the freedom to run their own businesses, inherit riches, own land, and pursue higher education.(4) The Qur'an, the central religious text of Islam, contains verses that emphasize the dignity and equal worth of both genders.

It has been said in the Holy Quran:

Treatment of Slaves: The Prophet Muhammad (\*) fought for

1 7 8

the freedom of slaves and supported their humane treatment. He underlined the importance of freeing slaves while actively taking part in the manumission of slaves. The Prophet's teachings provided guidelines for how to treat slaves morally, including treating them equitably, providing them with adequate food, clothing, and shelter, as well as giving them the opportunity to become free. Imam Bukhari narrated:

Allah's Messenger (\*) said, "He who has a slave-girl and educates and treats her nicely and then manumits and marries her, will get a double reward." (6)

These concepts led to the eventual abolition of slavery within Islamic culture throughout time.

#### **Social Justice and Economic Equality**

In Islamic culture, the teachings of the Prophet advocated for economic equality and social justice. He emphasized that Muslims have a responsibility to assist the less fortunate through charitable endeavors and community support. As it has been said in the Holy Ouran

And act justly. Indeed, Allah loves those who act justly. (7)

Zakat, or obligatory almsgiving, was created to alleviate poverty and share wealth. The Prophet encouraged Muslims to impart their abundance to those deprived to cultivate a feeling of local area and solidarity. Islamic society saw a reduction in inequalities and a more equitable distribution of resources as a result of this emphasis on economic equality.(8)

#### **Ethical Conduct and Morality**

The Prophet Muhammad (\*\*) exemplified and taught strong moral standards, inspiring honesty, integrity, and ethical behaviour within Islamic civilization. The principles of justice, dependability, and integrity were very important to him. Muslims might take a cue from the Prophet's personality and conduct. His moral and ethical teachings encouraged a culture of esteem, concern, and compassion for one another, which contributed to the

development of the Islamic civilization's social framework. (9)

#### **Principles and Values**

The study emphasises the fundamental ideas that the Prophet Muhammad (\*) emphasised and which led social reforms and promoted intergroup harmony. Tawheed (monotheism), unity, justice, mercy, and empathy are some of these ideals. The concept of God's unity served as the cornerstone of Islamic culture, uniting various ethnic groups under the banner of Islam. A just society where people's rights were upheld and compassion was practised was made possible by the Prophet's emphasis on justice and kindness. The moral compass of Islamic civilisation is based on these tenets, which still serve as a guidance for Muslims today.

Tawheed, or the idea that there is only one God, is a fundamental tenet of Islam and the basis of Islamic culture. The Qur'an emphasizes the unity of God, stating, "Say: He is Allah, the One; Allah, the Eternal, Absolute; He begetteth not, nor is He begotten, and there is none like unto Him" (Qur'an, Surah Al-Ikhlas, 112:1-4). This principle unifies Muslims and establishes a common belief system that transcends cultural and ethnic differences.

Justice is another core principle emphasized by Prophet Muhammad (\*). The Prophet advocated for the establishment of a just social order where individuals' rights were protected and where fairness prevailed. The Qur'an states:

O you who have believed, be persistently standing firm in justice, witnesses for Allah, even if it be against yourselves or parents and relatives.(10)

This principle of justice ensured equality before the law and served as a guiding principle for the legal and judicial systems within Islamic civilization.

The Prophet embodied mercy and compassion in both his words and deeds. The Prophet taught Muslims to exhibit mercy towards all of creation by modelling it. The Qur'an calls Prophet Muhammad (\*\*)

# وَمَاۤ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَلَمِينَ

We have sent you  $\square$  O Prophet  $\square$  only as a mercy for the whole world.(11)

This mercy principle encompasses all aspects of human connection, including social interactions and acts of kindness. It encourages empathy and advances a compassionate and caring society. These values, which are based on the teachings of the Prophet Muhammad (\*\*), continue to direct Muslims today and serve as the Islamic civilization's moral compass. They influence how people behave, how they connect with one another, and how they approach public affairs and governance. Muslims strive to uphold justice, promote unity, show mercy, and practice empathy in their daily lives, drawing inspiration from the Prophet's teachings and his example.(12)

#### **Intellectual Contributions**

In the intellectual advancement of Islamic culture, the Prophet Muhammad (\*\*) was crucial. His support for learning and information acquisition resulted in important improvements across several areas. Islamic scholars and researchers added to the theological, philosophical, medical, and mathematical foundations established by the Prophet. The importance of learning and research in Islamic civilisation made it easier for the translation and preservation of Greek, Persian, and Indian writings during the Islamic Golden Age. Numerous hadiths (sayings) attributed to the Prophet serve as examples of how important the Prophet thought the pursuit of knowledge was. For instance, according to the Prophet (Miskhat)

Seeking knowledge is obligatory upon every Muslim.(13)

This emphasis on information acquisition gave Muslims the motivation to engage in scholastic activities and intellectual pursuits. (14) By fusing Islamic doctrine with Greek philosophy and creating complex theological and philosophical frameworks, Islamic thinkers made substantial contributions to theology and philosophy. Important thinkers like Al-Farabi, Ibn Sina (Avicenna), and Ibn Rushd (Averroes) contributed significantly to the expansion and preservation of the intellectual legacy of Islamic

culture. Muslim doctors like Al-Razi (Rhazes) and Ibn Sina made revolutionary advances in the medical sector. Their contributions to medical diagnosis, therapy, and pharmacology not only affected medical practise inside Islamic civilization but also had a long-lasting influence on the advancement of medicine throughout the world.

Islamic mathematicians made contributions as well, particularly in the areas of algebra and trigonometry. Algebraic equations and trigonometric functions were significantly advanced by scholars like Al-Khwarizmi and Al-Biruni, who also introduced ideas and techniques that are still in use today. The Islamic Golden Age played a crucial role in the exchange of information between cultures through the translation and preservation of Greek, Persian, and Indian books. Through translation, prominent ancient philosophers, scientists, and mathematicians' works were preserved by Islamic scholars. These deciphered books were a fundamental asset for scientists and made a huge commitment to the development of insightful exercises inside Islamic human progress.<sup>15</sup>)

#### **Diplomacy and Interfaith Dialogue**

The Treaty of Hudaybiyyah, which made peace between the Muslims of Medina and the Quraysh tribe of Mecca, is one good example. The Prophet's political and interreligious systems formed the tranquil concurrence of Islamic culture with various strict networks, upgrading the social variety and scholarly trade in the Islamic world. With the help of his brilliant discretionary abilities, Prophet Muhammad (PBUH) participated in exchange with neighboring social orders and assisted with settling clashes. His interactions with Christians and Jews established a framework for interreligious dialogue that promoted understanding and tolerance. His partnerships with various tribes and communities are a great example of the Prophet's diplomatic efforts during his lifetime. Notwithstanding the underlying pressures and conflicts, the Prophet successfully arranged the conditions of the settlement, bringing about a very long term time of quiet and allowing tranquil connections among Muslims and Meccans. (16)

The Prophet Muhammad (PBUH) interacted with Jewish and Christian communities to foster tolerance and understanding. His relationships with Jewish tribes like the Banu Nadir and Banu

Qurayza in Medina demonstrate his dedication to promoting religious tolerance and harmonious coexistence. The Prophet actively sought diplomatic settlements to conflicts and conversed to foster understanding. These interactions set a precedent for following generations in terms of encouraging interfaith dialogue and developing religious harmony within Islamic civilization. The Prophet's guiding principles in his diplomacy and interfaith conversations were justice, respect, and understanding of one another. Regardless of one's religious orientation, he emphasised the importance of treating everyone with fairness and kindness. The Qur'an states in Surah Al-Mumtahanah, verse 60:8, that Allah "does not forbid you from those who do not fight you because of religion and do not drive you from your homes - from being righteous towards them and acting justly towards them." This verse provides as an illustration of the Prophet's commitment to respectful interactions and peaceful coexistence with people of various religions.

The Prophet's interfaith dialogue and diplomatic endeavours have greatly benefited the Islamic world's cultural variety and intellectual connection. The fostering of diplomatic links and peaceful cooperation with adjacent societies made it easier to exchange cultural norms and other types of knowledge. Intellectuals and professionals from various theological backgrounds helped Islamic culture flourish and turn it into a centre of knowledge, science, and innovation.(17)

#### **Enduring Relevance**

The results of the study show the continuous significance of the Prophet Muhammad's (PBUH) contribution to the development of Islamic culture. His example and ideas continue to inspire Muslims all around the world, guiding their actions in terms of personal relationships, social interactions, and civic participation. The Prophet's teachings on justice, compassion, and ethical behaviour are still essential for resolving contemporary problems and advancing a just and peaceful society. The Prophet's impact continues to be relevant, which serves as motivation for Muslims who are seeking to navigate the difficulties of the modern world.

On the personal lives of Muslims, the teachings and deeds of the Prophet Muhammad have had a profound impression. Muslims

can use his emphasis on morality, honesty, and humility as a guide in their daily life. In a society where moral conundrums and difficulties abound, the Prophet's lessons on honesty, forgiveness, and empathy still strike a chord with those trying to follow moral principles. The Prophet's teachings encourage inclusivity, kindness, and respect for others in interpersonal interactions. Muslims still adhere to the Prophet's example of treating everyone equally and with respect, irrespective of their socioeconomic standing, nationality, or religion. His guidelines for upholding harmonious relationships, resolving disputes, and advancing justice serve as a model for creating cohesive and welcoming communities.(18)

Another facet of the Prophet's ongoing relevance is our engagement in civic affairs under the guidance of his teachings. Muslims are motivated to actively participate in issues of governance, advocacy, and social justice by the Prophet's emphasis on justice and accountability. As the Prophet did in his day, Muslims are urged to support good government, try to reduce poverty and inequality, and fight for the rights of the marginalised. The Prophet's impact is still relevant today in addressing issues of the present. His teachings offer Muslims direction in resolving problems like religious diversity, gender equality, environmental protection, and social justice. To address these issues and advance a more just and peaceful society, Muslims today rely on the values and principles espoused by the Prophet.

#### Conclusion

The study of the Prophet Muhammad's (PBUH) impact on the growth of Islamic culture offers important new understandings of the deep influence he had on many facets of society. The Prophet's teachings and deeds continue to influence Muslim lives and the course of Islamic civilisation, from sociocultural transformation to intellectual contributions, diplomacy, and interfaith engagement. By challenging traditional norms and hierarchies, the Prophet's emphasis on justice, equality, and compassion helped to create a more equitable society. His ethical and moral beliefs impacted society by encouraging truthfulness, charity, and kindness. The development of Islamic ethics in regard to issues like family, marriage, and interpersonal interactions had a tremendous impact on the social structure of Islamic culture.

The Prophet made enormous intellectual contributions through promoting learning and information acquisition, which resulted in numerous fields seeing tremendous advancements. Building on the principles established by the Prophet, Islamic academics and scientists made contributions to the fields of religion, philosophy, medicine, mathematics, and the translation and preservation of antiquity. Islamic culture entered a golden age of intellectual and scientific advancements as a result of the significance it placed on study and knowledge. The Prophet's diplomatic abilities and participation in interfaith discourse established a standard for harmonious relationships and dispute resolution. His relationships with the Jewish and Christian populations promoted tolerance, respect, and harmonious coexistence. These diplomatic and interreligious dialogue tenets significantly influenced development of Islamic civilization's cultural diversity and intellectual interaction.

The Prophet's influence continues to have an impact on Muslims' lives to this day. His teachings continue to motivate people, directing their private lives, social connections, and involvement in public events. In order to confront modern issues and advance a just and peaceful society, the values of justice, compassion, and ethical behaviour continue to be crucial. In conclusion, it is obvious that the Prophet Muhammad (PBUH) had an impact on Islamic civilisation. His ideas and deeds have had a long-lasting impact, influencing Islamic civilization's social, intellectual, and cultural facets. Muslims still look to his teachings for direction in both their personal and communal lives, finding inspiration in his values of fairness, compassion, and moral behaviour. For Muslims attempting to negotiate the complexity of the contemporary world while keeping the ideals and principles that he demonstrated, the Prophet's continuing relevance serves as a source of inspiration. Our understanding of the Prophet Muhammad's (PBUH) tremendous influence on the development of Islamic culture grows as we dig deeper into the study of his life and teachings. Muslims all across the world continue to honour, study, and adore his legacy, which has aided in the development and advancement of Islamic thinking and practise.

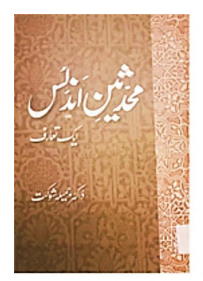
### References

- <sup>1</sup>. Islam, Muhammad Hifdil. Islam and Civilization (Analysis Study on the History of Civilization in Islam). Al-Insyiroh: Jurnal Studi Keislaman 5, no. 1 (2019): 22-39.
- <sup>2</sup>. Mersepasi, Naser. The role of education in the formation and promotion of the organizational civilization. The Journal of Productivity Management 2, no. 2 (5) (2008): 7-20.
- <sup>3</sup>. Syed, Ali Furqan, Muhammad Junaid, and Shahnawaz Shahid. Analyzing the Farewell Sermon of the Prophet Muhammad (PBUH) A Critical Perspective. International Journal of Linguistics Studies 1, no. 1 (2021): 71-81.
- <sup>4</sup>. Shabir, Ghulam, and Ghulam Safdar. Human Rights and Women's Rights in Islam. (2014): 114-126.
- 5. https://quran.com/en/an-nisa/32
- <sup>6</sup>. USC-MSA web (English) reference: Sahih al-Bukhari: Vol. 3, Book 46, Hadith 720
- <sup>7</sup>. Al-Hujurat 49:9
- <sup>8</sup>. Channa, Shahzado, and Hadi Bux. Social Justice in Islam: Some Glimpses from the Life of the Prophet Muhammad (Peace be upon him). Zia e Tahqeeq 11, no. 22 (2021): 1-12.
- <sup>9</sup>. Hashi, Abdurezak Abdulahi. Islamic ethics: An outline of its principles and scope. Revelation and Science 1, no. 03 (2011).
- <sup>10</sup>. Qur'an, Surah An-Nisa, 4:135
- <sup>11</sup>. Qur'an, Surah Al Anbiya, 21:107
- Mirzal, Husnul, and Sri Yayu Ninglasari. Situational Leadership in Islam: An Analysis of the Leadership Model of the Prophet Muhammad. Dialogia 19, no. 1 (2021): 163-190.
- <sup>13</sup>. https://www.al-hadees.com/hadees-details/mishkat/218
- <sup>14</sup>. Sayyid, Salman. Islam and knowledge. Theory, Culture & Society 23, no. 2-3 (2006): 177-179.
- <sup>15</sup>. Shah, Bilal R. Contribution of Muslim Scholars towards Modern Science. Impact of Science on Society 26, no. 3: 161-167.

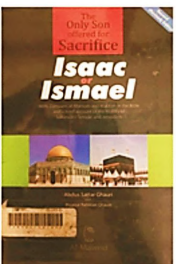
- <sup>16</sup>. Alam, Mohammad Shekaib. Islam and Diplomacy: The Quest for Human Seicurity. Journal of Islamic World and Politics 3, no. 1 (2019): 559-563.
- <sup>17</sup>. Khan, Issa, Mohammad Elius, Mohd Roslan Mohd Nor, Mohd Yakub zulkifli Bin Mohd yusoff, Kamaruzaman Noordin, and Fadillah Mansor. A critical appraisal of interreligious dialogue in Islam. Sage Open 10, no. 4 (2020): 2158244020970560.
- <sup>18</sup>. Masitah, Widya. Morality in Islam. In Proceeding International Seminar of Islamic Studies, vol. 1, no. 1, pp. 914-922. 2020.

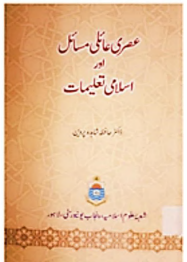


# اداره علوم اسلاميه كى اساتذه محترم كى تاليفات









# Managers' Responsibilities in Stress Prevention at Workplace: An Islamic Perspective

#### Introduction

Stress at workplace has been identified as one of the major cause of physical ailments and psychological disorders amongst employees, and it is associated with an elevated risk of type 2 diabetes and cardiovascular (CV) illness (Crawford, 2019), changes in brain functional activity, post traumatic stress disorder (PTSD) and Cushing's disease (McEwen, et al., 2015). Stress at workplace causes frustration and feeling of inefficiency, reduced job satisfaction, lack of concentration at work and lessens decision making ability resulting into lower performance (Islam et al., 2019). The most alarming outcome of the "failure of acute stress-response system" appears in shape of suicidal attitude (Miller, 2019).

While many scholars have devoted themselves to find the remedies of stress at workplace in the light of Islamic teachings (Abbasi, 2015; Achour, et al., 2016; Amilin, 2016; Asadzandi, 2019; Bahari, 2018; Benedictus, 2018; Hassan, et al., 2018) yet

<sup>\*</sup>Salman Ahmad Khan Zaighum

<sup>\*\*</sup>Gulzar Ahmad

<sup>\*</sup> MSBA scholar at Lahore Garrison University, Pakistan

<sup>\*\*</sup> Professor and Head of Psychology Dept at Lahore Garrison University, Pakistan

there is scarcity of literature spotlighting exclusively on managerial obligations to deal with this contemporary workplace issue in Islamic perspective. To address this gap, this study is an endeavor to explore the responsibilities of managers in stress prevention at modern day workplace in the light of Islamic teachings. This is a theoretical research (APA, 2010, p.10) based on the immense source of knowledge and wisdom offered by the Holy Qur'ān, Sunnāh and Islamic history, and particularly focuses on fixing the managers' responsibilities in stress prevention at the workplace.

# Stress at Workplace

World Health Organization described that stress at workplace is the way individuals may react to the excessive work demands and burden, not compatible with their intellectual capacity and capability which aggravates in conditions of deficient organizational support and poor job autonomy (WHO, 2019).

# **Causes of Stress at Workplace**

Scholars have identified certain causes of stress at workplace also known as the stressors and defined as situation of threat of constant victimization, challenge, burden or organizational restrictions confronted by the individual (Wheaton, 2010). The common stressors in literature are summarized in tabulated form as under:

### **Common Workplace Stressors**

| Workplace    | Description            | Psychosocial &        | Reference |
|--------------|------------------------|-----------------------|-----------|
| Stressor     | _                      | Physiological Effects |           |
| Workplace    | Violent behavior of    | Lower self-worth      | Crawford, |
| bullying &   | managers like          | Lower self-esteem     | 2019;     |
| maltreatment | shouting, abusing,     | Lower self-respect    | Nielsen,  |
|              | aggressive emails and  | Post-traumatic stress | 2012;     |
|              | maltreatment of        | Job burnout           | Sohail,   |
|              | subordinates. A        | Increased intentions  | 2015;     |
|              | person may undergo     | to leave              | Stich,    |
|              | stress especially when | Reduced job           | 2019;     |
|              | he/she assumes a       | satisfaction          | Verkuil,  |
|              | danger to his social   | Reduced               | 2015      |
|              | respect.               | organizational        |           |
|              |                        | commitment            |           |
|              |                        | Depression            |           |
|              |                        | Higher risk of type 2 |           |
|              |                        | Diabetes &            |           |

| Workplace<br>Stressor                 | Description                                                                                                                                                                                | Psychosocial &<br>Physiological Effects                                                                                  | Reference                              |
|---------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| Stressor                              |                                                                                                                                                                                            | cardiovascular disease                                                                                                   |                                        |
| Organizational injustice              | The extent to which employees perceive workplace procedures, interactions and outcomes to be fair in nature. Includes effort-reward balance.                                               | Lower esteem Job insecurity State of distress Fear of career smash up                                                    | Elovainio,<br>2002;<br>Probst,<br>2005 |
| Discrimination                        | Discrimination at workplace due to gender, caste, ethnic, linguistic basis leads to stress as the discriminated person feels that he/she has been wronged and deprived of the basic right. | Increased absenteeism<br>Reduced productivity<br>Increased turnover<br>Threat to mental<br>health                        | Thrasher,<br>et al., 2015              |
| Unsupportive<br>work<br>relationships | Poor leadership and interpersonal relations between supervisors and workers.                                                                                                               | Increased absenteeism Decreased performance Increased rate of accidents Likelihood of looking for alternative employment | Kelloway,<br>2005                      |
| Work overload                         | Work pressure to meet<br>deadlines, lengthy<br>work hours, work on<br>holidays and<br>understaffed<br>workplace.                                                                           | Frustration Feeling of inefficiency Decreased satisfaction Lack of concentration Decreased decision making ability       | Islam, et al., 2019                    |
| Financial stress                      | Financial crisis caused due to rise in unemployment, staff reduction and wages reduction.                                                                                                  | Increased rate of<br>mood disorders<br>Anxiety<br>Depression<br>Suicidal attitude                                        | Mucci,<br>2016                         |

# Islamic Perspective on Managerial Responsibilities for Stress Prevention

Islam teachings encompass every aspect of human life in a befitting manner, educating and guiding the mankind in remarkably rational way to the path of success. Holy Qur'ān and Sunnāh clearly lay down the obligations of persons who are given

authority and make them accountable for the wellbeing of people for whom they have been made responsible. Major themes emerging from the content analysis in the context of managerial responsibilities for stress prevention at workplace are discussed below:

### **Managers as Guardians**

Guardianship is the fundamental principle in communal relationships in an Islamic society and it also encompasses manager-worker relationship. It is explicitly expressed in Islamic teachings. The Holy Qur'ān says:

"And (as for) the believing men and the believing women, they are guardians of each other; they enjoin good and forbid evil and keep up prayer and pay the poor-rate, and obey Allah and His Messenger; (as for) these, Allah will show mercy to them; surely Allah is Mighty, Wise" (Al-Qur'ān 9:71).

Prophet Muhammad (Peace and blessings of Allah be upon him) has made this code of conduct unambiguous in following ahadīth:

Narrated by Abdullah bin Umar, the Prophet [pbuh] said, "Every one of you is a guardian and every one of you is responsible (for his wards). A ruler is a guardian and is responsible (for his subjects); a man is a guardian of his family..... Beware! All of you are guardians and are responsible (for your wards)" (Sahih al-Bukhari, Vol. 7, Book 62, hadīth: 116);

"Indeed each of you is a shepherd and all of you will be questioned regarding your flock" (Jami` at-Tirmidhi, Book 23, hadīth: 36);

"Whoever has a brother under his command should feed him of what he eats and dress him of what he wears. Do not ask him to do things beyond his capacity and if you do so, then help him" (Sahih al-Bukhari, Vol. 1, Book 2, hadīth: 29).

Likewise, managers are not exclusively responsible to earn profit for the organization. They are equally responsible for their employees' wellbeing. Holy Prophet [pbuh] said:

"Profit follows responsibility" (Sunan Abi Dawud, Book 24, hadīth: 93) and "Start charity with those for whom you have been

made responsible" (Sunan an-Nasa'i, Book 23, hadīth: 2544).

Second righteous Caliph Umar bin Al-Khattab (May Allah be pleased with him), strictly followed the accountability process for his governors and deputies and used to inquire from the public to assess their conscientiousness. He would ask them, "whether he visits the ill persons, does he pay attention to the slaves' wellness and how do he take care of the disenfranchised?" and if the response to one of these queries was negative, Umar would dismiss him from the post (Naumani, 1962).

It is argued that, if managers start acting as guardians of their workers they will always remain concerned about their physical and mental health, any complicatedness in personal or professional matters, wellbeing, work load and above all will endeavor to create a supportive culture. This will definitely pave way to a stress-free workplace.

#### Justice

Almighty Allah commands humankind to establish justice. Following verses emphasize the importance of creating justice. Holy Qur'ān says:

"Allah does command you to render back your Trusts to those to whom they are due; and when you judge between people that you judge with justice. Verily how excellent is the teaching, which He gives you! For Allah is He Who hears and sees all things" (Al-Qur'ān, 4:58);

"O you who believe! Stand out firmly for justice, as witnesses to fair dealing, and let not the hatred of others to you make you swerve to wrong and depart from justice. Be just: that is next to piety. And fear Allah for Allah is well-acquainted with all that you do" (Al-Qur'ān, 5:8).

Narrated by Abu Huraira, the Prophet [pbuh] said:

"Allah says that on the Day of Judgment, I will be against the person one who employs a laborer and gets the full work done by him but does not pay him his wages" (Sahih Bukhari, Vol.3, Book 34, *hadīth*:430).

A Bedouin came and asked the Prophet [pbuh], "When would the Hour (Doomsday) take place?" He said, "When honesty is lost, then wait for the Hour (Doomsday)." The Bedouin said, "How will that be lost?" The Prophet said, "When the power or authority comes in the hands of unfit persons, then wait for the Hour (Doomsday)" (Sahih Bukhari, Vol.1, Book 3, hadīth: 56).

It is evident that if managers struggle sincerely to establish justice at the workplace, the workers would be satisfied with the organization and it will help them to remain stress free.

#### Indiscrimination

Islam's universal message of human equality prohibits indiscrimination. The Holy Qur'ān says:

"O mankind, indeed We have created you from male and female and made you peoples and tribes that you may know one another. Indeed, the most noble of you in the sight of Allah is the most righteous of you. Indeed, Allah is Knowing and Acquainted" (Al-Our'ān, 49:13).

Address of the Holy Prophet's [pbuh] at the occasion of the Farewell Pilgrimage (Hajjat-ul-Wid'a) is clear manifestation of zero tolerance over discrimination. He said:

"All mankind is from Adam and Eve. An Arab has no superiority over a non-Arab, nor does a non-Arab have any superiority over an Arab; a white has no superiority over a black, nor does a black have any superiority over a white; except by piety (Taqwa) and good action" (Abdullah, 2007).

If managers fail to protect discrimination at workplace, it creates sense of deprivation and denial of rights amongst the organizational members, thus leading to a state of distress. Therefore, managers have their obligation to watch out any sign of discrimination and remove it there and then.

#### **Mutual Respect**

Islam does not allow anyone to make fun of others and forbids defaming and insulting others by using nicknames. In Sura Al-Hujurat, Almighty Allah says:

"O you who have believed, let not a people ridicule [another] people; perhaps they may be better than them; nor let women ridicule [other] women; perhaps they may be better than them. And do not insult one another and do not call each other by

[offensive] nicknames. Wretched is the name of disobedience after [one's] faith. And whoever does not repent - then it is those who are the wrongdoers" (Al-Qur'ān, 49:11);

O you who have believed, avoid much [negative] assumption. Indeed, some assumption is sin. And do not spy or backbite each other. Would one of you like to eat the flesh of his brother when dead? You would detest it. And fear Allah; indeed, Allah is Accepting of repentance and Merciful" (Al-Qur'ān, 49:12).

"He is not one of us who does not have mercy upon our young, respect our elders, and command good and forbid evil" (Jami` at-Tirmidhi, Book 27, Hadith 27).

#### Consultation

Consultation or "Shura" has been the hallmark of Islamic society and it was the tradition of the Holy Prophet [pbuh] to consult and involve people in decision making process. (Rehan, et al. 2019; Whyte, 2019). This participation thus ensured people empowerment on one hand and quality decisions on the other hand. The Holy Qur'ān says:

"Those who listen and pay attention to their Lord, and establish regular Prayer; who (conduct) their affairs by mutual Consultation; who spend out of what We bestow on them for Sustenance" (Al-Qur'ān, 42:38).

The principle of consultation in an organization strengthens the sense of belonging, self-esteem, self-worth, self-importance, self-confidence and self recognition amongst its members, thus addressing some common causes of stress at the workplace.

### **Brotherhood**

Islam presents a concept of universal brotherhood. In Surah Al-Hujrat, Almighty Allah says:

"The believers are but brothers, so make settlement between your brothers. And fear Allah that you may receive mercy" (Al-Our'ān, 49:12).

At the occasion of the Farewell Pilgrimage (Hajjat-ul-Wid'a), the holy Prophet [pbuh] said:

"Learn that every Muslim is a brother to every Muslim and that the Muslims constitute one brotherhood. Nothing shall be legitimate to a Muslim which belongs to a fellow Muslim unless it was given freely and willingly. Do not, therefore, do injustice to yourselves" (Abdullah, 2007).

Following ahadīth of the Holy Prophet [pbuh] emphasize the spirit of brotherhood amongst the believers:

"None of you will have faith till he likes for his brother what he likes for himself." (Sahih Bukhari, Vol. 1, Book 2, *hadīth*: 13);

"Every good is charity. Indeed among the good is to meet your brother with a smiling face, and to pour what is left in your bucket into the vessel of your brother" (Jami` at-Tirmidhi Book 27, hadīth: 76);

"Neither nurture mutual hatred, nor jealousy, nor enmity, and become as fellow brothers and servants of Allah. It is not lawful for a Muslim that he should keep his relations estranged with his brother beyond three days" (Sahih Bukhari, Vol. 8, Book 73, hadīth: 99; Sahih Muslim Book 45, hadīth: 26).

"A Muslim is a brother of another Muslim. So he should neither oppress him nor hand him over to an oppressor. And whoever fulfilled the needs of his brother, Allah will fulfill his needs" (Sahih Bukhari, Vol. 9, Book 85, hadīth: 83).

## Freedom of Expression

Freedom of expression is another hallmark of the Islamic society. Second pious Caliph Umer (May Allah be pleased with him) was asked to justify the possession of an extra piece of cloth and he very patiently explained that it was the share of his son who further presented that to him so that he might complete his dress; and at other instance he took a strong notice of suppressing a 'Qibti' (native Egyptian) by the son of Egypt's governor admonishing him in these words:

"Men were born free by their mothers who are you to enslave them" (Naumani, 1962).

It is the moral obligation of the managers not to silent any voice, because it may lead to the feeling of oppression amongst workers and result into state of stress and depression.

#### **Prohibition of Maltreatment and Bullying**

Allah Almighty directs human beings not to speak arrogantly with each other and to keep their voice tone lower. In Surah Luqman, He says:

"And do not turn your cheek [in contempt] toward people and do not walk through the earth exultantly. Indeed, Allah does not like everyone self-deluded and boastful. And be moderate in your pace and lower your voice; indeed, the most disagreeable of sounds is the voice of donkeys" (Al-Qur'ān 31: 18-19).

Holy Qur'ān has appreciates the gentle behavior of the Holy Prophet [pbuh], in these words:

"It is part of the Mercy of Allah that you deal gently with them. If you would have been severe or harsh-hearted, they would have broken away from you: so pass over (Their faults), and ask for (Allah's) forgiveness for them; and consult them in affairs (of moment). Then, when you have Taken a decision put your trust in Allah. For Allah loves those who put their trust (in Him)" (Al-Qur'ān 3:159).

Holy Prophet [pbuh] said:

"It is sufficient evil for a man to look down on his Muslim brother" (Sunan Ibn-e- Majah Book 37, Hadith 4353) and "A Muslim's fighting his brother is disbelief, and verbally abusing him is disobedience" (Jami` at-Tirmidhi Book 40, Hadith 29).

It is manifested that showing anger, wrath and abusing are strictly prohibited in Islam. Managers are therefore, under obligation to embed culture of kindness in the organizations, where no one is able to bully or maltreat others. In this way they will protect their workforce from a potential cause of stress at the workplace.

# Proposed Model: Managers' Responsibilities for Stress Prevention at Workplace



#### **Conclusion and Recommendations**

Stress at workplace is disastrous for the individuals as well as the organizations. Islamic teachings are so comprehensive that it would be very logical to find the remedy of this predicament situation faced by the organizations in the light of Islamic wisdom and its deeply rooted traditions. The proposed model of managers' responsibilities for stress prevention at workplace is a realistic and balanced approach to deal with this contemporary issue because it addresses the psychosocial & physical causes of the stress at workplace.

Managers must take care of their workers like guardians and put wholehearted efforts to create a workplace where people have deep concern for each other's worries, bonded in the spirit of brotherhood and mutual respect; where no one is discriminated on the basis of caste, creed, color, gender, beliefs, ethnic background or race; justice is done to everyone; all have freedom of expression and decisions are taken through mutual consultation so that everyone feels honored and empowered. The workplace blessed with these characteristics will definitely become stress free; therefore, we suggest that managers being responsible for their workforce must fulfill their obligations in this regard. By doing so they will get affection of the Creator, together with job fulfillment, elevated spirit and higher organizational performance.

# Notes

- i All references from the Holy Qur'ān have been acquired from the English translation available at https://quran.com, http://corpus.quran.com and https://www.quranexplorer.com.
- ii All references of the "Ahadīth" sayings of the Holy Prophet Muhammad (Peace and blessings of Allah be upon him) have been retrieved from https://sunnah.com and http://sahihbukhari.com.

#### References

- Abbasi, T. F. (2015). Impact of Work Overload on Stress, Job Satisfaction and Turnover Intentions with Moderating Role of Islamic Work Ethics. *Management Studies and Economic Systems*, 54(2518), 1-11.
- Abdullah, A. (2007). Prophet Muhammad's last sermon: a Final admonition. *Islamreligion.com*.
- Achour, M., Bensaid, B., & Nor, M. R. B. M. (2016). An Islamic perspective on coping with life stressors. *Applied Research in Quality of Life*, 11(3), 663-685.
- Amilin, A. (2016). Could Islamic Work Ethics Reduce the Work Stress of Accountants and Minimize Their Intention to Quit. *International Journal of Economic Perspectives*, 10(2), 311-320.
- Asadzandi, M. (2019). Characteristics of Sound Heart Owners as Islamic Spiritual Health Indicators. *J Community Med Health Care*, 4(1), 1032.
- Bahari, R., Alwi, M. N. M., Jahan, N., Ahmad, M. R., & Saiboon, I.
  M. (2017). The Development of Islamic Psychospiritual Therapy for Post Traumatic Stress Disorder: Translating Research into Practice. J. Appl. Environ. Biol. Sci. 7(5S), 20-24.
- Benedictus, R. A. (2018). Occupational Stress and Coping Strategy Harmony between Scientific Theory and Islamic Teachings And Practice. *Manasa*, 7(1), 51-61.
- Crawford, M. H. (2019). Workplace Violence, Bullying Associated With Cardiovascular Disease Risk. *Internal Medicine Alert*, 41(13).
- Elovainio, M., Kivimäki, M., & Vahtera, J. (2002). Organizational justice: evidence of a new psychosocial predictor of health. *American journal of public health*, 92(1), 105-108.
- Hassan, S. M., Mir, U. R., & Hassan, S. S. (2015). Spirituality and workplace stress management. *Al-Adwa*, *44*, 30.
- Islam, N., Haque, P., Mubasshir, A., Sadi, M., & Sakib, S. (2019). The Effect of Work Stress on the Performance of Readymade Garment Workers in Bangladesh. *Available at SSRN 3411193*.

- Kelloway, E. K., & Day, A. L. (2005). Building healthy workplaces: what we know so far. Canadian Journal of Behavioural Science/Revue canadienne des sciences du comportement, 37(4), 223.
- McEwen, B. S., Gray, J. D., & Nasca, C. (2015). 60 years of neuroendocrinology: redefining neuroendocrinology: stress, sex and cognitive and emotional regulation. *Journal of endocrinology*, 226(2), T67-T83.
- Miller, A. B., & Prinstein, M. J. (2019). Adolescent suicide as a failure of acute stress-response systems. *Annual review of clinical psychology*.
- Mucci, N., Giorgi, G., Roncaioli, M., Perez, J. F., & Arcangeli, G. (2016). The correlation between stress and economic crisis: a systematic review. *Neuropsychiatric disease and treatment*, 12, 983.
- Nielsen, M. B., & Einarsen, S. (2012). Outcomes of exposure to workplace bullying: A meta-analytic review. *Work & Stress*, 26(4), 309-332.
- Probst, T. M. (2005). Economic stressors In J. Barling, E. K. Kelloway, & M. R. Frone (Eds.), *Handbook of work stress*. (pp. 267-298). Thousand Oaks, CA: SAGE Publications.
- Rehan, F., Block, J. H., & Fisch, C. (2019). Entrepreneurship in Islamic communities: How do Islamic values and Islamic practices influence entrepreneurship intentions?. *Journal of Enterprising Communities: People and Places in the Global Economy, Forthcoming.*
- Sohail, M., & Rehman, C. A. (2015). Stress and Health at the Workplace-A Review of the Literature. *Journal of Business Studies Quarterly*, 6(3), 94.
- Stich, J. F., Tarafdar, M., Stacey, P., & Cooper, S. C. (2019). Appraisal of email use as a source of workplace stress: a person-environment fit approach. *Journal of the Association for Information Systems*, 20(2), 2.
- Thrasher, A. D., Wells, A. M., Spencer, S. M., Cofie, L., & Yen, I. H. (2016). Workplace discrimination is associated with alcohol abuse among ethnically diverse hospital staff.

- Workplace health & safety, 64(5), 202-209.
- Verkuil, B., Atasayi, S., & Molendijk, M. L. (2015). Workplace bullying and mental health: a meta-analysis on cross-sectional and longitudinal data. *PloS one*, *10*(8), *e0135225*.
- Wheaton, B., & Montazer, S. (2010). *Stressors, stress, and distress*. A handbook for the study of mental health: Social contexts, theories, and systems, 171-199.
- Whyte, S. A. (2019). Advancing Shūrā: A Social Agent for Democratization. *Islam and Christian–Muslim Relations*, 1-18.
- World Health Organization. (2019). *Occupational Health*. Retrieved from https://www.who.int/occupational\_health/topics/stressatwp/en/. Accessed August 7, 2019.



# ARMUGHAN AMANULLAH KHAN

Compiled By
Prof. Dr. Jamila Shaukat
Prof. Dr. Shahida Parveen



Institute of Islamic Studies University of the Punjab, Lahore.