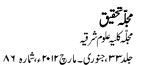
# فهرست مطالب

| فارسی مقالیہ                                                          |     |
|-----------------------------------------------------------------------|-----|
| ن <b>و آوران شعر جدید فارسی</b> /ڈاکٹرمحمد ناصر، ہماگل                | ١   |
| اردو مقالات                                                           |     |
| ایران میں ڈرامے کی روایت معصومہ غلامی                                 | کا  |
| بین الاقوامی تعلقات کے اصول، حدود اور تقاضے (سیرت طیبہ کی روشنی میں ) |     |
| /ڈاکٹرمحمد اکرم ورک، ارشد منیر لغاری                                  | ۲۷. |
| کلچر: تهذیب اور انسان (ارتقائی صورت)/ڈاکٹر حنیف خلیل                  | ۳۳. |
| انگریزی مقاله                                                         |     |

<sup>\*</sup> Foundation of Political-Collaboration Between Muslim
Countries /Dr. Muhammad Abdullah Khan/ M. Junaid Nadvi 05

Majallah Tahqiq

Research Journal of the Faculty of Oriental Learning Vol: 33, Sr.No.86, 2012, pp 5 - 16



## نو آوران شعر جدید فارسی

ڈاکٹر محمد ناصر یہ ہاگل یہ یہ

#### Abstract:

The classical Persian literature is of significant importance in world literature particularly because of its magical classical poetry which kept its lovers and readers mesmerised for well over one thousand years. Thousands of poets contributed and kept the flag high. Due to the granduer of classical poetry no one could dare to introduce any change in its structure. Some great poets e.g Sa'di, Rumi & Hafiz took the Persian poetry to isome impossible heights. But in 20th century, the world changed dramatically and some new themes, theories and ideas were found their way in literature. Taghi Rafat, Shams Kesmai, Abu Al-Ghasem Lahuti, Ja'far Khamnaei, Mohammad Moghaddam and most importantly Nima Yushij introduced some unbelievable structural changes in Persian poetry and brought it closer to the demands of the age. Some hectic efforts were made in the process which have been analysed critically in this articles.

**Key Words:** Classical & Modern Persian poetry, Structural Changes, Innovators.

### تلاشهاى اوّليه:

ادبیات بویژه شعر کلاسیک فارسی با سابقهٔ درخشان و بی مانند در تاریخ ادبیاتِ جهان از اهمیت فوق العاده ای برخوردار است و کشور ایران

ایسوسی ایٹ پروفیسر، شعبہ فارسی، جامعہ پنجاب، لا ہور
 کیچر رفارسی، گورنمنٹ کا کج برائے خواتین، ماغمانیورہ، لا ہور

شاعران بزرگی مانند فردوسی توسی (۹۲۰. ۲۰۰ م)، نظامی گنجوی (۱۱۲۱. ۹۰۲۱م)، سعدی شیرازی (۱۸۴ . ۲۸۳ ۱م/۱۲۹۱م)، جلال الدین مولوی (۲۰۷۱. ۲۷۳۱م) و حافظ شیرازی (۱۳۲۵. ۱۳۹۰م) را در دامن خود پرورانده و با نام و آثار آنان در جهان ادب مفتخر و سرافراز بوده است. طرفداران مكتب قديم و شعر كلاسيك كه شيفتهٔ و مسحور آثار جاوداني و خيره كنندهٔ استادان اوّل بودند، بآسانی نمی تو انستند از اصول و سنن قدیم قدمی فراتر نهاده، اجازه بدهند که این کاخ با تیشهٔ هوس مدعیان عجول به یکباره فرو ریزد.

از طرف دیگر می بایست همگام و همنفس با نیازهای امروز تحوّلی عمیق در ادبیات فارسی به وجود آید و شعر جدید فارسی خود را با عصر و زمان تطبیق دهد. جای هیچگو نه تر دید و تأمل نبو د اما امکان نداشت این تغییر و تحول از طریق بحث و فحص و مناقشه ایجاد گردد.

شاعران نامدار مشروطیت مانند ایرج میرزا (۱۸۷۴. ۱۹۲۲م)، میرزاده عشقی (۱۸۹۳. ۱۸۹۳)، فرخی یزدی (۱۸۸۷. ۱۹۳۹م)، ملک الشعراء محمد تقى بهار (١٨٨٣. ١٩٥١م)، يروين اعتصامي (١٩٠٠. ۱۹۴۱م) و نسیم شمال (سید اشرف الدین گیلانی) (۱۸۷۱، ۹۳۴ م) اگر چه در معانی شعر یک نوع تحوّل و تغییر را به وجود آوردند اما نتوانستند گریبان خود را از قیدِ قواعد و قوانین مسلّم عروض کهن و کلاسیک فارسی که بردست و پای کلام آنها افتاده بود، رهایی بخشند.

براستی هم ایجادِ تجدّد در ادبیاتِ منظوم فارسی، تنها با پس و پیش کردن قوافی و تصرّف در اوزان کلاسیک و هنرنمایی در ترکیب کلام امکان پذیر نبود و اختلافِ مضامین جدید و مقررّات شعر قدیم هنگامی می توانست از میان برخیزد که در طرز اندیشه و اسلوب بیان شعر فارسی تحوّلی عمیق و ریشه دار به و جود آید.

این بود که بحث دربارهٔ انقلاب و به اصطلاح آن روز "تجدّد ادبی" در گرفت و شاعران و نویسندگان به دو اردوی متخاصم تقسیم شدند که از یکسو کهنه پرستان و محافظه کاران بودند که نمی خواستند سرِمویی از سنن قدیمهٔ ادبی تخلّف ورزند و از سویِ دیگر انقلابیون یا متجددین که خواهانِ برانداختنِ مقررّات ادبی و ایجادِ تحوّل اساسی در ادبیاتِ منظوم ایران بودند.

عده ای از روشنفکرانِ آشنا به زبانِ فرانسه و شعرا روپایی، کل شعر کلاسیک فارسی را از بیرون زیر بمباران گرفته بودند، رهبرِ این انقلابیون، اندیشمند بزرگ، تقی رفعت (۱۸۸۹. ۲۰۹۱م) بود. تقی رفعت در ترکیه درس خوانده بود و بر زبانهای فارسی، فرانسه و ترکی تسلّط داشت. رفعت با نوشتنِ مقالاتِ انتقادی عمیق که نشانهٔ بینشِ سیاسی و دانشِ اجتماعی او بود، توجهٔ تمام محافلِ ادبی تهران را به خود جلب کرد و به نویسندگانِ روزنامه های تهران درس تجدّد و آزادی داد. او با طرح مجادلاتِ سازندهٔ ادبی با ملک الشعرا بهار و دیگران راه را برای پیدایشِ شعرِ نو هموار کرد و با حمله به قلعه های کهنهٔ ادبی، دیگران راه را برای ظهور نیما یوشیج (۱۸۹۵. ۱۹۵۹م) آماده ساخت.

جنگ بزرگ عَلَنی بین تقی رفعت (در رهبری نو پردازان) و ملک الشعرا بهار (در رهبری محافظ کاران) در زمستان سال ۱۲۹۳ ه ش (۱۹۱۵ م) به وقوع پیوست (۱).

اما تقی رفعت، آن دانشمند جوان، به دنبال شکستِ "خیابانی" در تبریز، در سن ۳۱ سالگی، در مخفی گاه خویش در ده قزل دیزج، در سال ۲۹۹ ه ش (۴۲۹ م) خودکشی کرد و جوانهٔ قواعدِ شعر نو را همچنان ناشکفته به جای گذاشت. به گفتهٔ شمس لنگرودی "رفعت نخستین شاعرِ نو پردازی بود که اوّلین سنگ بنای شعرِ نو را گذاشت و رفت و فراموش شد" (۲).

اما تقی رفعت نخستین شاعر نوپرداز در شعر فارسی نبود، البته در این تردیدی نیست که او نخستین تئوریسن و نخستین منادی شعر نو بود. بنا بر پژوهش شمس لنگرودی "نخستین شعر نو را در ایران، ابوالقاسم لاهوتی (۱۸۸۵ کام)، در سال ۱۲۸۸ ه. ش (۹۰۹ م)، یعنی یک دهه پیش از

تقى رفعت سروده بود، شعرى به نام "وفاى به عهد"  $(^{m})$ .

لاهوتی در سال ۱۳۰۰ ه. ش (۱۹۲۱م) به دنبالِ شکستِ کودتای رضا خانیِ خود در تبریز، به روسیه فرار کرد و بقیهٔ زندگانی خود را در همانجا گزراند. در حدود ۱۳۰۲ ه. ش (۱۹۲۳م) او نخستین شعرِ شکسته (اصطلاحاً نیمایی) که ترجمهٔ یکی از اشعار ویکتور هو گو (۱۸۰۱. ۱۸۸۵م) است، را در مسکو نوشته است ( $^{7}$ ) و نخستین شعر هجایی لاهوتی در  $^{7}$ 1 ه. ش ( $^{7}$ 1 ه.) در شهر دوشنبه سروده شد و "سرودِ دهقان" نام دارد ( $^{6}$ ). لاهوتی بی گمان درخشانترینِ چهره هایِ شعرِ فارسی بود که حرام شده، به نظرِ لنگرودی حرام شدن لاهوتی دو علت داشته است:

- ا . انحرافِ شور و علاقة وى از شعر به نظامي گرى تا حدِّ برنامه ريزى براي كو دتا؟
- ۲. تغییر زیبایی شناسی از نظام شعر سنتی و مرده به نظم تبلیغی و روزنامه ئی.

اما خیلی پیش از این جعفر خامنه ای (سال تولد: ۱۸۸۷م)، یکی از جوانانِ روشنفکر و آزادیخواهِ آذربائیجان که زبان فرانسه آموخته بود و با ادبیاتِ نوینِ ترکانِ عثمان نیز آشنایی داشت. از شکلِ معمولِ اشعارِ فارسی عدول کرده و قطعاتی بی امضا با قافیه بندی جدید و بیسابقه و مضامین نسبتاً تازه انتشار می داد (۲). یکی از این قطعات که ادوارد براؤن (۱۸۲۲ ۱۹۲۱م) در تألیف خود "تاریخ مطبوعات و ادبیات ایران نو" (7) نقل کرده، است.

براؤن، کتابِ خود را در سال ۱۹۱۳ م (۱۲۹۳ ه. ش) چاپ کرده، پس با حَتم می توان گفت که این قطعه پیش از ۱۲۹۳ ه. ش سروده شده است.

خانم شمس کسمائی (۱۸۸۳. ۱۹۹۱م) نیز جزو کسانی است که در همان ابتدا و آغاز به روشِ بیسابقه شعر سرودند و در سرآغاز شعرِ معاصرِ پارسی قرارداده شدند. شمس لنگرودی در "تاریخِ تحلیلِ شعرِ نو" (۸) زنده یاد یحیٰی آرین پور در "از صبا تا نیما" (۹) ابوالقاسم لاهوتی، تقی رفعت، جعفر خامنه ای و خانم شمس کسمائی را آغاز گران شعر نو نامیده و از آنها قدردانی کرده اند.

پس، با این پیداست که تجدد خواهان یا به عبارت دیگر و مناسبتر "پژوهندگان راهِ نو" تنها به طرح عقاید و نظریات خود اکتفا نکرده، نمونه های نیز از سروده های خود در جرایدِ روشنفکر آن زمان انتشار می دادند که هم از حيثِ فُرم و هم از لحاظِ مضمون و محتوا با آثار سخنسرايان قديم و شاعران كلاسيك تفاوتي داشت. اما مردم عامه و بخصوص منتقدين نامدار و هواداران سبک کهنه و قدیم نمی توانستند این نمونه های خام آزمایشی گونه را براحتی قبول كنند. در حاليكه گويندگان آنها به گفتهٔ رهبر خويش "بعد از زحماتِ زياد در روی کاغذ مشق خود چند لفظ غلط، چند عبارت ناموزون و چند شعر ناهموار یافتند" (۱۰) و "تجدّد هنوز خیلی دور از آنها بود" (۱۱). و این نوگرایی نه تنها برای آنان بلکه برای شعر نوین ایران هم هیچ افتخاری نیاورد، چرا که نو آوری بسیاری از این قطعات فقط در قالب ظاهری شعر بود، یعنی این شاعران همان مضامین و تعبیرات و تشبیهاتِ سنتی و قدیمی، و یا مفاهیم و موضوعاتِ تازه را، بدون هیچ صور شعری، در لباس و قالب شکسته ارائه می داند. و آن اندک تغییری نیز هیچ جوهرهٔ شعری نداشت، و یحییٰ آرین پور بر آن است که "اینها جوان و طبعاً عجول و پُرحرارت و نابردبار بودند و داعیه ای بزرگ داشتند، غریو جنگِ جهانگیر آنها را بیدار و سراسیمه کرده بود، و دردها و آرزوها داشتند و سینهٔ آنان مالا مال از گفتنیها بود. اما زبان آنها گویا و صدای آنها رسا نبود و فریادهای صمیمانه ای که از سینه های آرزومند آنان کنده می شد، پیش از آنکه به گوشها برسد، در گلو شکسته شد" (۱۲).

به طور کلّی موضوع اصلاحِ شعر فارسی را جناح های مختلف مطرح می کردند، ولی هواداری از اصلاحات و نوگرایی صرفاً نظری بود و در عمل موفقیتی نداشت، و یا اگر با عمل وفق می داد، یکی از عناصرِ شعری چون قافیه، مضمون، وزن و دائرهٔ واژگانی محدود می شد.

در همین سالها مردی به نام علی اسفند یاری معروف و متخلص به نیما یوشیج، از جنگلهای یوش مازندران برخاسته، مشغول به تجربه های شعری خود بود و داشت قواعد شعر نو را ترتیب می داد و دیباچهٔ شعر معاصر را می نوشت. نیما خوب متوجه شده بود که تجدیدی که معاصران عرضه کرده اند، اغلب محدود و یک بُعدی است. آنکه شعرش به لحاظِ عاطفی قوی است، از لحاظِ تخیّل ضعیف است و آنکه زبان شعرش دارای تازگی است. اغلب از جنبهٔ دیگری ضعیف است و ...

نیما از نخستین سالهای جوانی که شعر گفتن را آغاز کرد. بر سنتهای رایج شورید، حتی در نخستین شعر خود که در سبک کهنه گفته بود، نوعی دُور شدگی از هنجار سنتی به چشم می آید. به عقیدهٔ دکتر شفیعی کدکنی "این دور شدن از هنجار تا حدّی نتیجه مسلّط نبو دن وی به شعر سنتّی و زبان است" (۱۳).

مهدی اخوان ثالث (م. امید) (۱۹۲۸. ۱۹۹۰م)، همین عقیده را البته به یک نحوی دیگر ارائه کرده، می گوید: "من توانایی کمتر استاد (نیما) در آن تقلیدها را اتفاق نادر و سعادت آمیز برای شعرمان خواندم، ... چه بهتر که نیما نتوانست و نمی تواند خوب تقلید کند. تاریخ ادبیات ما مقلدین چیره دست و پُر کار... را بسیار می شناسد. اما مبتکران و مستقلان انگشت شماراند... من معتقدم و می گویم، ای کاش همهٔ آن تمرینهای جوان و تفنناتِ استاد منتشر نمی شد" (۱۳).

نيما نخستين شعر خود "قصهٔ رنگ پريده" را در ۱۲۹۹ ه. ش (۱۹۲۰) چاپ کرد که هیچ تازگی برای شعر نو و هیچ افتخاری برای خود شاعر به همراه نداشت. افتخار نیما با شعر "ای شب" آغاز می شود که در سال ا ۱۳۰ ه. ش (۹۲۲ ام) مي سرايد. وقتي قطعهٔ "اي شب" منتشر شد، گفتند: "انحطاطي در ادبياتِ آبرومندِ قديم رُخ داده است" (١٥).

اما شعری که آن را می توان دیباچهٔ شعر نو قرارداد، "افسانهٔ" نیما يوشيج است كه در سال ۱ ۱۳۰ ه. ش (۹۲۲ ام) منتشر شد و آرين پور آن را "زاد روزِ شعر نو فارسی" دانسته است (۱۱). افسانه، غزل عاشقانهٔ پُرشوری از نوع جدید، که هنوز یکی از بهترینِ نمونه هایِ شعرِ امروز است، وزنِ تازه ای که نیما برای سرودنِ این شعر برگزید اگر کاملاً ابداعی نبود، بی تردید متروک و ناشنیده بود.

در "افسانه" دیدِ شاعر و یافتِ شعر هر دو تازه بود و هنوز هم در نوع خود بی مانند است. افسانه داستانِ حدیث نفسِ شاعر است. داستانِ مجادلهٔ درونی است میانِ شاعرِ "دیوانه" که بیشتر "عاشق" نامیده می شود و "افسانه" که می توان از آن به خدای شور و جذبه و زیبایی و نشاط تعبیر کرد.

"افسانه" ابتدای زمانی است که نیما خود را کشف کرده است. "افسانه" کلیدِ گشایندهٔ استعدادهایِ بعدی اوست که هنر نیما تازه در آن شکفته شده است و در عینِ حال نقطهٔ عطفِ ذوقِ نیماست که او را از کهنه سرایی به تجدّد متوجه ساخته است و از این حیث هم شایان توجهٔ بیشتری است که به شکل دیالوگ ساخته شده و مصرعها تجزیه و هر پارهٔ آن گفتارِ یکی از دو گوینده است. به طوری که می توان آن را براحتی نمایش داد.

تلاشِ نیما در "افسانه" رهایی از زنجیرهایِ عروض و مقررات آن بود اما هنوز جرئت و آمادگی کاملِ آن را نداشت، پس به ناچار به همان اوزانِ رایج پناه بُرد اما کاری که کرد این است که وزن کوتاه و ساده ای را انتخاب کرد. مناسبترین وزن که بتواند تغزلات پُرسوز و گداز شاعرِ جوان را در خود جای دهد. این وزنِ مترنم و رقصان که نیما اندیشه هایِ خود را راست و درست از صمیم دل و با تعبیراتِ نو در آن ریخته، اگر هم سابقه داشته، متروک و منزوی بوده و نیما آن را از سر نو زنده کرده است.

"افسانه" با اینکه یک اثرِ سمبولیک و مملو از تخیل است و قهرمانانِ آن زنده هستند، از سبکِ معمولی بکلّی انحراف ندارد و از حیثِ مضمون و محتوا زیاد پخته و خالی از عیوب و سکته ها و جاهای سست و ناملایم نیست.

اما باز هم تعبیرها غالباً بکر و تازه و بیسابقه است و شاعر در راه و روشی که برگزیده، تا حدِ زیادی مو فق شده است.

دکتر یور نامداریان بر آن است که "تجربهٔ افسانه اگرچه ارزش ابهام شاعرانه را به نیما آمو خت اما... این نکته را هم عملاً به نیما نشان داد که چگونه قید و بندهای حاکم بر صورت و قالب می تواند مانع آفرینش طبیعی شعر از یک طرف و حضور معانى زائد و تغيير معانى در نتيجهٔ جبر رعايت قالب و قيد و بندهاى آن از طرف دیگر شود. رفع این موانع صوری و قالبی ممکن نبود مگر آنکه بجای تقدم صورت و قالب بر شعر، شعر بر صورت و قالب تقدم پیدا کند... نتیجهٔ تأملات و تجربه های نیما... شانز ده سال پس از افسانه در سال ۱۳۱۲ ه. ش در شعر "ققنوس" به ثمر نشست كه اولين شعر آزاد نيمايي است" (١١).

پس مي توان گفت كه نيما هم از "افسانه" تا "ققنوس" مرحلهٔ انتقالي را طی کرده است و بسیاری از آثارش در همین مرحله است. اما او قدم به قدم کاملتر شده و سرانجام به جایی رسیده که از حیثِ فضا و محیط و ویژگیهای شعری با شعر كهن بكلي متفاوت است. او خودش بر آن است كه "همه چيز خام است، اما همه چيز شايستهٔ تكميل شدن هم است" (۱۸) و نيز كه "همه چيز تدريجي است و هیچکس اول به طور کامل نیست، همه چیز و همه کس ناقص است" (۹).

پیش از این که بحثِ مان درباره "تلاشهای اولیه برای تحول در صورت شعر، را جمع كنيم، واجب است به اندازهٔ يك ياس آورى از محمد مقدم (٨٠٨]. ٩٩٢ م) و شمس الدين تندر كيا (٩٠٩]. ١٩٨٧ م) نيز اسم ببريم كه هر دو ادعای پیشرو بودن نیما را دارند. دکتر پرویز ناتل خانلری (۱۹۱۳. • 9 9 ام) و دكتر شفيعي كدكني (سال تولد: 9٣٩ ام) بر آن اند كه "محمد مقدم چون در آمریکا درس خوانده بود، احتمالاً تحتِ تأثیر "والت و یتمن" (۱۸۱۹. ۱۸۹۲م) و غیره سعی کرده است که مقدار زیادی از قراردادها را بشكند (۲۰) كه البته اين امر براى او توفيقي نيست ولي براى مؤرخ ادبي مهم است که اوّلین نمونهٔ شعر بی وزن چاپ شده در یک کتاب با کتاب "راز نیمه شب" دکتر محمد مقدم شروع می شود" (۲۱).

و "تندرکیا" نیز پیش از نیما یوشیج برای شکستن قواعدِ کهن عروض تلاش کرده است (۲۲). "اما شعر او هیچ مبنایِ علم الجمالی ندارد و هیچ بنیادی از بنیادهای استتیک را رعایت نکرده و از این لحاظ جاذبه ای ندارد. اما همین که او خواسته است سنت را بشکند حقش محترم است به اندازه یک یادآوری (۲۳).

پس می شود گفت که اگرچه ابوالقاسم لاهوتی نخستین شعر آزادِ فارسی را سرود و تقی رفعت برای پایه گذاری شعر نو کوشید و جعفر خامنه ای و خانم شمس کسمائی نیز از آغازگران شعر معاصر اند و عشقی هم به نوبت خود در "سه تابلو" راه جدیدی را نشان داد و محمد مقدم و تندرکیا نیز نقش خود را ایفا نمودند اما پایه گذار اصلی و پدر شعر نو و راه گشایندهٔ هر نوع تجدد در شعر امروز نیمایوشیج است.

پس می توان نتیجه گیری کرد که اگرچه نیما یوشیج نیز چون رودکی سمرقندی (۸۵۸. ۹۳۰م) آغاز کنندهٔ شعرِنوین فارسی ایران نبود و پیش از او شاعرانِ با استعداد و قریحه و آگاهی چون تقی رفعت، ابوالقاسم لاهوتی، جعفر خامنه ای، شمس کسمائی و دیگر و دیگران که با ادبیات ترک عثمانی و اروپایی بویژهٔ فرانسه آشنایی یافته بودند، نزدیک به همین سبک و سیاقِ نیما شعر سروده بودند، اما تفاوت چشمگیر نیما با دیگر نوپردازان و تجدد طلبانِ پیش از خود و دیگر شاعرانِ بزرگ فارسی در این بود که او با آشنایی وسیع با تاریخ ادبیات فارسی و نیز اروپایی و با آگاهی از حتمیّت تغییر و تحول و با انگیزه و شور و ایمانی، کوشید، و توانست تحت یک تئوری و نظریه، و به عنوان یک تئوریسین و نظریه پرداز سرعت و شتاب باور نکردنی به شعرِ مدرن بدهد، چندان که این نوپای نوراه، ره صد ساله را یکشبه طی کند.

راز عظمت و مبدع شناخته شدن نیما در همین نکته است که به گفتهٔ زنده یاد یحیی آرین پور: "کار نیما برخلاف رفقای دیگرش عجولانه و نسنجیده نبود" (۲۴) و به عقیدهٔ محمد حقوقی "براستی در برابر شش صد سال فرهنگ در حال نزع (شعر بیمار پس از حافظ) سوای راهی که نیما برگزید، چه راهی قابل گزینش و اعتبار بود" (۲۵).

بحث مان را دربارهٔ اوّلی ها با حرف دلنشین پیر مرد و پدر شعر نو فارسی، همان علی اسفندیاری، نیما یوشیج، خاتمه دهیم که چه خوش گفته است: "چند روز پیشها در روزنامه نوشته بودند: اول کس که شعرِ آزاد گفت، منم، من یا دیگری چه فایده دارد، اول بودن و این تفحص؟ عمده خوب کار کردن است. چون هر چیز به تدریج پیدا می شود. هر اوّلی از یک اوّل دیگر که پیش از او بوده است، چیزی گرفته است" (۲۲). اما باز او با آگاهیِ کامل و بااعتماد به نفسی که درخورِ رهبریِ شعرِنوین می باشد، می نویسد: "اسلوبهایِ هنری که توسطِ شخصیتهایِ بزرگتر و قویتر به رویِ کار می آید، نتیجهٔ شخصیتهایِ کوچک کوچک است." (۲۷)



### حواشي و منابع:

- ۲. شمس لنگرودی (محمد تقی جواهری گیلانی) (۱۳۷۸ش)، تاریخ تحلیلی شعر نو(۱)، نشر مرکز، تهران، ص۵۲؛ برای نمونهٔ اشعار تقی رفعت نک:
   آرین پور، از صبا تا نیما(۲)، ص۵۵م
  - شمس لنگرودی، تاریخ تحلیلی شعر نو (۱)، ص ۹ م و نمونه کلام: ص ۲۲
- ۴. نخستین شعر شکسته فارسی، نک: شمس لنگرودی، تاریخ تحلیلی شعر نو (۱)، صص ۷۰.۱۷
  - ۵. شمس لنگرودی، تاریخ تحلیلی شعر نو (۱)،  $\alpha^{\gamma}$ 
    - $\gamma$  یحیی آرین پور، از صبا تا نیما  $(\gamma)$ ، ص $\gamma$
- Brown, E.G, The Press and Poetry of Modern Persia,
   Cambridge, 1914
  - $\Lambda$ . شمس لنگرودی، تاریخ تحلیلی شعر نو (۱)،  $\sigma \cdot \Phi$ 
    - 9. آرین پور، از صبا تا نیما (۲)، صص ۳۵۸. ۵۸۸
- ۱۰. تقی رفعت، تجدّد، شماره ۱۲۵، شعبان ۱۳۳۱ ه. ش، به نقل از یحیی آرین پور، از صباتا نیما(۲)، ص ۵۸م
  - ۱۱. همو، همانجا ۱۲. همو، همانجا
- ۱۳. شفیعی کدکنی،محمد رضا (۱۳۷۸ش) ادبیات فارسی، از عصر جامی تا روزگار ما، ترجمهٔ حجت الله اصیل، نشر نی، تهران، ص ۱۹
- ۱۳ اخوان ثالث، مهدی (۱۳۷۱ش)، بدعتها و بدایع نیما یوشیج، انتشارات

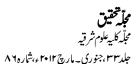
### ۲۱ مجلّه تحقیق،جلد۳۳، شاره ۸، جنوری مارچ۲۰۱۲ ،

- زمستان، تهران، ص۲۷
- 10. نیما یوشیج (۱۳۲۸ اش)، دربارهٔ شعر و شاعری، از مجموعهٔ آثار نیما یوشیج، به کوشش سیروس طاهباز، چاپ اول، دفتر های زمانه، تهران، ص ۲ ا
  - ۲۱. آرین پور، از صبا تا نیما  $(\Upsilon)$ ،  $\sigma$  ا $\Upsilon$
- کا. پور نامداریان (22 اش)، خانه ام ابری است، انتشارات سروش، تهران، ص37.3
  - ۱۸. نیما یوشیج، دربارهٔ شعر و شاعری، ص ۱۸۰
    - ۱۸۲ همو، همان، ۱۸۲
- ۱۵ خود محمد مقدم طی یک مصاحبه با شمس لنگرودی از این امر انکار
   کرده است. نک: شمس لنگرودی، تاریخ تحلیلی شعر نو (۱)؛
   صص۱۸۸.۱۸۸؛ برای نمونهٔ شعر مقدم نیز، همو، همانجا،
   صص ۱۹۲.۱۹۰
- ا ۲. شفیعی کدکنی، محمد رضا (۱۳۵۹ش)، ادوارِ شعر فارسی، از مشروطیت تا سقوط سلطنت، انتشارات توس، تهران،  $0 \ge 0$
- ۲۲. برای نمونه اشعار تندر کیا، نک: شمس لنگرودی، تاریخ تحلیلی شعر نو (۱)، صص ۱۹۹، ۲۰۹
  - ۲۳. شفیعی کدکنی، ادوار شعر فارسی، ص۵۸
    - $^{\gamma}$  آرین پور، از صبا تا نیما  $^{\gamma}$ )،  $^{\gamma}$
- $\mu$  محمد ( $\mu$  ۱  $\mu$  ۱  $\mu$  ۱  $\mu$  ۱  $\mu$  ۱  $\mu$  ۱  $\mu$  ۲۵. حقوقی، محمد ( $\mu$  ۱  $\mu$  ۱  $\mu$  ۱  $\mu$  ۱  $\mu$  ۱  $\mu$  ۱  $\mu$  ۲۵.
  - ۲۲. نیما یوشیج، دربارهٔ شعر و شاعری، صص۱۸۲ ۱۸۳.۱
  - ۲۵. همو (۳۷۲) ش)، ارزش احساسات، انتشارات امیر کبیر، تهران، ص۹۴



#### Majallah Tahqiq

Research Journal of the Faculty of Oriental Learning Vol: 33, Sr.No.86, 2012, pp 17 - 26



# ابران میں ڈرامے کی روایت

معصومه غلامی 🌣

#### **Abstract:**

Iran has a rich tradition of literature. Shahnamah of Ferdowsi which is rightly considered as the greatest epic poem offers some dramatic stories. A deep study in this regard shows that drama has always been of immence importance in Iranian civilization, culture, tradition and literature during Islamic period and even before the advent of Islam. Such tradition has been analysed and evaluated in this article.

**Key words:** Iranian literature, Civilization, Tradition, Drama, Analysis.

اریان کی سرز مین میں ڈرامے کی صنف کو مقبولیت تا خیر سے حاصل ہوئی۔ اس کی اصل وجہ
اس سرز مین میں زرتشتی اور اسلام جیسے یکتا پرست ادیان کا رواج تھی۔ ظہورِ اسلام سے قبل اور بعد،
اریان میں ڈرامے کی مختلف اقسام نظر آتی ہیں مگر انھیں یور پی تھیڑ کے مقابلے میں پیش نہیں کیا جاسکتا۔
یہلی دفعہ ناصر الدین شاہ قا چار کے عہد میں مغربی طرز کے ڈرامے شنج کیے گئے۔ یہیں سے ایرانی عوام
میں جدید تھیٹر کو تبجھنے کا ذوق بیدا ہوا جس کے نتیج میں مختلف ایرانی فزکاروں نے یورپ کا سفر کر کے تھیڑ کے اصولوں کی تعلیم حاصل کی اور ایران میں مغربی طرز کے ڈرامے بیش کرنے گئے۔ مختلف تھیٹر کمپنیاں

ہم معتلمہ پی ایجے۔ ڈی اردو، اور نیٹل کالی کے، جامعہ پنجاب، لا ہور

قائم ہو گئیںاورتر جموں سے ہٹ کرطیع زاد ڈرامے قلم بند کیے گئے ۔نیتجاًا برانی تھیٹر کی دل فریبی اور دل آویزی میں اضافیہ ہو گیا۔مجموعی طور پریہ کہا جا سکتا ہے کہ ایرانی ڈرا ماایک فطری اور تدریجی ارتقا کا نتیجہ ہےاور بیفن مختلف ادوار میں افتان وخیز ان ترقی کے مراحل سے گزر کرآج اپنی پیچان قائم کر سکاہے۔

## کلیدی مقاله: ایران، ڈراما، تاریخ، روایت، تھیٹر، تماشا

مغرب میں یونان اورمشرق میں ہندوستان کو ڈرامے کی تخلیق اور پرورش کے معاملے میں آغوش مادر کی حیثیت حاصل ہے۔غالباً یہی وجہ ہے کہان دومما لک میں جوتصورات اس صنف سے وابسة ہوئے آنے والی صدیوں میں اس فن کے لازمی عناصر سمجھے گئے۔

ایران کی تاریخ پرنظر ڈالی جائے تو یہ بات سامنے آتی ہے کہ یہاں شروع ہی ہے مکتا پرستی کا رواج ر ہاہے۔ابتدامیں زرتشتی اور بعدازاں اسلام جسیا یک پرست دین ایران میں مروّج رہا۔ان ا دیان میں خدا کی جسمانی تصور کفرسمجھا جا تا تھا۔ جالانکہ یونانی اور ہندی ادیان میں دیوتا وَں اوررقص و موسیقی کا تصور موجود تھا جس کی بدولت مذہبی اساطیر کی تخلیق اور ڈرامے کی شروعات کے لیے راستہ ہموار ہو گیا۔ا کثر نقادوں کےمطابق ایران میں مذہبی میلانات کی بنیادیر ڈرامے کی صنف کومقبولیت اورتوجه تاخير پيے ملی۔

تاریخی دستاوبزات کے مطالعے سے یہ نتیجہ نکاتا ہے کہ ظہور اسلام سے قبل ایران میں ڈرامے کی ابتدائی صورتیں نظر آتی ہیں۔جن میں''مرگ سیاوش'' پرتعز بیخوانی کا ذکرلازمی نظر آتا ہے۔ یہ ڈرا ماہرسال نوروز کے وقت سٹیج کیا جاتا تھا۔

''اس رسم کومنانے کا مقصداس حقیقت، یا کی اور انسانیت کی یاد آوری اور اس کا د فاع کرنا تهاجس كانماينده سياوش شاركياجا تاتهائه (فنائيان ٢٠٠٣)

اس کے علاوہ ایران میں باستانی تہواروں کا سراغ بھی ملتا ہے جو ڈرامے کے ابتدائی خدوخال شار کیے جا سکتے ہیں۔ان تہواروں میں'' کوسہ برشستن'' کا نام سرفہرست آتا ہے۔ یہ تماشا موسم بہار کے آغاز میں کھیلا جاتا تھا۔ اس کے دوران، ایک کریہ المنظر (برصورت) چگڈر ھی ڈاڑھی والے آدمی کو گدھے پر بٹھایا جاتا تھا۔ وہ شخص شاہانہ انداز میں پیکھی سے اپنے آپ کو ہوا دیتے ہوئے موسم گرما کی آمد پر بٹی ترانے سناتا تھا اور راستے میں آنے والے لوگوں کو تکم دیتا تھا کہ برف سے اسے شخنڈ اکریں۔ دوسر لفظوں میں بیآدمی، بادشا ہوں کی علامت تھا، جن کی حکومت کا زمانہ نہایت مختصر تھا اور وہ آنکھ جھیکنے میں عرش سے فرش پر آتے تھے۔ ظہور اسلام کے بعداس تماشے کا نام ''میر نوروزی'' میں تبدیل ہوگیا۔

ایران پرعربوں کے تسلط اور اقتدار کے بعد آہتہ آہتہ عربی زبان کوایران کی ادبی زبان کی حثیت ملی اور فارسی زبان پس پشت چلی گئی۔ تیسری صدی ججری میں خاندان طاہریہ کے اقتدار (۸۲۰ء کے حیات کو سیاسی آزادی ملی اور دوسوسال کے بعدادیوں اور مصنفوں نے فارسی زبان میں طبع آزمائی کا آغاز کیا۔

اس دور میں عربی زبان کا ادب ڈرامائی سرمائے سے محروم تھااسی روسے فارسی ادب بھی اسی کے زیراثر ڈرامائی تخلیقات سے تہی رہا۔ مغربی انداز کے ڈرامے نے مدتوں کے بعدایران میں رواج پایالیکن اس سے پہلے فارسی ڈرامے کے ابتدائی نقوش'' نقائی''،'' پردہ خوانی'' ،''لعبت بازی'' اور '' تعزیہ خوانی'' کی صورت میں منظر عامر پر آئے۔آئندہ سطور میں ان اقسام کا مخضر تعارف پیش کیا جائے گا۔

ا نقالی: یہ ڈرامے کی وہ صورت ہے جس میں قصہ خوان حاضرین کے لیے قصے کے واقعات کو پیش کرتے تھے اور ناظرین سے اپنے فئی کمالات کی داد پاتے تھے۔ یہ ڈراما اکثر و بیشتر قہوہ خانوں میں سٹیج کیا جاتا تھا اور نقال (قصہ خواں) خوش الحان افراد ہوا کرتے تھے جو اپنے فن بیان اور حرکات وسکنات کی بدولت بیک وقت قصے کے تمام کر داروں کی جگہ بدلت، بہنتے اور روتے تھے۔ کہانیاں اکثر و بیشتر بزمی، رزمی، ندہبی، عاشقانہ اور حماسی مضامین پرمبنی ہوا کرتی تھیں۔ ٹیکنالوجی کے اس دور میں ڈرامے کی اس صورت کولوگوں کی

ا۔ پردہ خوانی: پردہ خوانی نقالی کی ایک اہم قتم ہے اور اکثر و بیشتر مذہبی مضامین پر بنی ہے۔

ڈرامے کی اس صورت کو'' پردہ داری'' اور'' شایل گردانی'' کے عناوین سے موسوم کیا جاتا
ہے۔اریانی محقق اور نقاد بہرام بیضائی نے اس صورت کو تعریف کرتے ہوئے لکھا ہے:

'' پردہ ایسا کپڑا ہے جس پر حضور (ص) کے خاندان کی زندگی کے واقعات اور مصائب کی
گہرے رنگوں سے مصوری کی گئی ہے .... پردوں کی تصویروں میں مذہبی رکاوٹوں کی وجہ
سے ائمہ کے چہرے دکھائے نہیں جاتے اور صرف ایک حلقہ 'نور کھینجا جاتا تھا۔''

(بيضائي-٣٤)

پردہ خوان لوگوں کے پاس دوطرح کے پردے ہوتے تھے۔ایک آ رائثی قتم کا دوسراطوماری (چے دار) قتم کا۔شروع میں پردہ خوانی حضور (ص) کے خاندان کے دردناک واقعات سے متعلق تھی۔ مگر آ ہستہ آ ہستہ اخلاقی اور پندآ موز حکایات بھی پردہ خوانی کا حصہ بن گئیں۔ پردہ خواں لوگ پردے کی تصویروں کا واقعہ لفظوں میں بیان کرتے اور تماشا یوں سے بیسہ بٹورتے تھے۔

سو۔ لعبت بازی: اس قتم سے مراد پُتلیوں کا تماشا ہے اور آج کل اس کی دوشاخیس قائم کی جاتی ہیں:

## (۱) سایه بازی (۲) خیمه شب بازی

سابہ بازی وہ صورت ہے جس میں تبدیلیوں کے سابے پردے پر دکھائی دیتے اور تماشائی خود پتیوں کوئیس دیکھ سکتے تھے۔ مگر خیمہ شب بازی میں دھا گے سے پتیوں کوئیٹے پر حرکت دی جاتی تھی۔ تاریخی شواہد کی بنیاد پر بہ کہا جاسکتا ہے کہ سابہ بازی اور خیمہ شب بازی ایرانی لوگوں کی اپنی ایجاد ہے۔ مگر بہرام گور کے زمانے میں ہندی موسیقا راور قاص ایران آئے اوران لوگوں کی آمد سے ڈرامے کی اس صورت کوزیادہ فروغ ملانے نیز ہندی وچینی پتلیاں مختلف لوگوں کے ذریعہ ایران میں داخل ہوئیں

جن کی تقلید میں ایرانی پتلیوں کی ساخت میں تبدیلی آئی۔

ارانی شعراکی شاعری میں بھی خیمہ شب بازی کا تذکرہ ملتا ہے۔ عمر خیام نے اپنی رباعیات میں کھاہے:

مالعبتکانیم و فلک لعبت باز ازروی حقیقتی نه از روی مجاز بازیچه همی کنیم بر نطع وجود افتیم به صندوق عدم یک یک باز

آج کے دور میں اس نوعیت کا تماشا''نمایشِ عروسکی''کے عنوان سے موسوم ہے اور زیادہ تربچوں کے لیے نیج کیا جاتا ہے۔

۳۔ تعزید: یقتم مذہبی نوعیت کا ڈراما ہے۔ شبیہ گردانی، شبیہ خوانی یا تعزید وہ نمائش ہے جس کی بنیاد خاندان پیامبر اسلام کی زندگی اور مصائب خاص طور پران وقالع پر استوار ہے جو سندا ۲ ہجری میں کربلا کی سرزمین میں امام حسین (ع) اور ان کے خاندان کو پیش آئے۔

صفوی عہد (۱۳۹۹ء-۱۳۷۷ء) میں جب شیعیت کوایران میں بہت فروغ حاصل ہوا تواس مذہبی نمائش کے لیے بھی راستہ ہموار ہو گیا۔اس قتم کے حوالے سے سید تقی زادہ نے اپنی رائے کا اظہار ان الفاظ میں کیا ہے:

''اگر چہروضہ خوانی تو صفویہ دور ہی سے شروع ہوتی ہے مگر تعزیہ گردانی، شبیہ یا مٰد ہبی ڈرامے بہت بعد کی چیزیں ہیں اور غالبًا پورپی اثر سے پیدا ہوئی ہیں۔''

(قریشی ص ۱۷۸)

عہد قاجار (۹۲ء-۱۹۲۱ء) میں بالعموم اور ناصر الدین شاہ قاجار کے عہد (۱۸۴۸ء-۱۸۹۸ء) سے بالخصوص واقعات کر بلاکی سٹیج پر پیش کش مروّج تھی۔ چونکہ نمائش کے اس شعبے کو مذہبی حمایت حاصل تھی اس لیے اس فن کواس فدرتر قی ہوئی کہ نمائش کرنے والوں کے بہت سے گروہ پیدا ہو

گئے۔جوتعزیہخوان یاتعزیہ گردان کہلاتے تھے۔اس تماشے کے دوران موسیقی سے تصادم کے مواقع پیدا کرنے کے ساتھ ساتھ حزن انگیز فضا پیدا کرنے میں کا ملیا جاتا تھا۔ آج کل بھی ایران میں عاشورا کے دن،ملک کے ہر گوشے میں تعزیہ خوانی کا نمائش کھیلا جاتا ہے۔

ان اقسام کے علاوہ ایران میں فکامپیہ انداز کے ڈرامے بھی سٹنج کیے جاتے تھے۔ یہ تماشے خالصتاً مزاح برمبنی نہیں تھے بلکہ بہ طنز ونکتہ چینی کالب واپچہ لیے ہوئے تھے۔اس قتم کے تماشوں کی مکتو بی صورت دستیاب نہیں ہےاور یہا کثر و بیشتر بےساختة انداز میں اور پٹنج پر ہی تخلیق کیے جاتے تھے۔ ڈاکٹر ظهورالدين احرنے اس قتم كے تماشے كے حوالے سے اپنے خيالات كا اظهاريوں كياہے: '' پیکھیل کامیڈی یا طربیہ کی ایک صورت تھی، جو بننے ہنسانے اور تفریح ومزاح کے کام

آتی۔ایے حض فارس بانقل کا درجہ دیاجا تا۔'' (ظہورالدین احمہ یص ۲۳۰)

مختلف اقسام کی بدولت ایرانی تھیٹر کے ابتدائی نقوش معرض وجود میں آئے۔ فارسی ڈراما ایک فطری اور بتدریج ارتقا کا نتیجہ ہےلیکن قاحاری عہد میں جب بیرونی دنیا سے ایران کے تعلقات بڑھے توابرانی زندگی کے مختلف شعبوں کے لیے نئی د نیاؤں کا درواز ہ کھل گیا۔اس طرح ڈرامےاورتھیٹر کی د نیامیں بھی ایک انقلاب رونما ہوا۔ تاریخی شواہد کی بنیاد پرایران میں پہلی دفعہ مغر بی طرز کے ڈرامے ناصرالدین شاہ قاچار کےعہد میں سٹیج کیے گئے ۔ جب ناصرالدین شاہ کوسفریورپ کے دوران وہاں کے تھیٹر وں کود کھنے کا موقع ملاتواس کی جدت پیند طبیعت ایران میں بھی اس انداز کے تماشے کھلنے کی خواہاں ہوئی۔رشید ہاسی نے اس واقعہ کی طرف اشارہ کرتے ہوئے لکھاہے:

'' کہا جاتا ہے کہ ناصرالدین شاہ کوسفر فرنگ کے دوران وہاں کے تھیٹر کھلنے کا اندازیسند آیا۔اس نے دارلفنون کے استاد مزین الدولہ کو مامور کیا کہ دارالفنون کے بال میں تماشوں کا نظام کرے۔'' (ہاسم ۔ص ۱۲۵)

مزین الدولہ نے مولیئر کے ڈرامے "Mizanthrope" کا'' گزارش مردم گریز'' کے عنوان سے نئے کیا۔اس ڈرامےکوفرانسیسی سے فارسی زبان میں منتقل کرتے ہوئے مقامی رنگ ہے آشنا کیا گیا اور اس منظوم تر جے کو فارس اصطلاحات اور ضرب الامثال سے مالا مال کر کے ایرانی فضا کے قریب کیا گیا۔اس طرح دارالفنون میں اور بھی ڈرامے شیخ کیے گئے اور یہیں سے ایران میں جدید تھیڑ کی بنیاد رپڑی۔

ایرانی ڈرامے کی تاریخ میں مرزافتح علی آخوندزادہ کو بیاق ایت حاصل ہے کہوہ پہلا ایرانی ہے۔ جس نے یور پی ڈراموں کے اصولوں کی تقلید کرتے ہوئے ترکی زبان میں طبع زاد ڈرامے لکھے۔ ان ڈراموں کومرزاجعفرعلی قراجہ داغی نے روز مرہ اور محاور ہے کے مطابق فارسی میں ترجمہ کیا۔ مرزافتح علی کے بعد مرزا آتا تا تبریزی نے فارسی زبان میں طبع زاد ڈراما لکھنے کا آغاز کیا۔ یہیں سے خالصتاً ایرانی اور فارسی ڈرامے قلم بند ہونے کا سلسلہ شروع ہوا اور بہت سے لوگوں نے ترجموں سے ہے کرفارسی زبان میں ڈرامے قلم بند ہونے کا سلسلہ شروع ہوا اور بہت سے لوگوں نے ترجموں سے ہے کرفارسی زبان میں ڈرامے قلم بند کیے۔

ناصرالدین شاہ قاچار کے بعد کے بادشاہوں کی بےراہ رویوں کی وجہ سے ملک کے سیاسی حالات بگڑ گئے اور مشروطیت کی تحریک کے لیے راستہ ہموار ہو گیا۔اس دور میں مشروطیت سے وابستہ افراد نے ڈراموں کا سہارا لے کربھی لوگوں کی بیداری کے لیے جدوجہد کی۔ چناں چہان لوگوں نے تہران کے بڑے بڑے باغوں میں سیاسی مضامین پر مشتمل ڈرامے ٹیج کیے۔

تئاتر ملی کے انحلال کے بعد، سیدعلی خان نصر نے 1919ء میں، '' کمیدی ایران' کے نام سے خصیر کی بنیادر کھی۔ سیدعلی خان نصر نے فرانس سے تھیر سے متعلق تعلیم حاصل کی تھی اور مغربی انداز کے تھیٹر سے بخو بی واقف تھے۔ ڈاکٹر تاج بخش فنائیان نے کمیدی ایران کے گروہ کے حوالے سے کھاہے:

'' کمیری ایران دراصل پہلی تھیڑ کمپنی ہے جس نے تیجے اصولوں کے مطابق اپنے کام کا آغاز کیااور ہوتے ہوتے لوگوں میں جدید تھیٹر کوشمجھنے کا ذوق پیدا کیا۔''

(فنائاں کے ۳۵)

اس کمپنی کی سرگرمیوں کی بدولت لوگوں میں تھیٹر کا شوق اس قدرتر قی کر گیا کہ بہت ہی تھیٹر کمینیاں وجود میں آئیں۔جدید کمپنیوں نے تجارتی مفاد کے پیش نظر کام شروع کیا تھا۔اس تجارتی دور میں ایک اہم واقعہ بہرونما ہوا کہارانی تھیٹر میں جرمنی ،ترک اور یہودی عورتوں کی شمولیت سے نسوانی بارٹ خودعورتوں نے ادا کرنا شروع کیا۔جس سے تھیٹر کی دل فریبی اور دل آ ویزی دوبالا ہوگئے۔ ہے۔ اور سے ملی نقی وزیری جس نے موسیقی کی تعلیم پورپ سے حاصل کی تھی، ایران واپس آنے کے بعد'' مدرسہ عالبہ موسیقی''اورا یک کلب کی بنیا در کھی۔وزیری نے ایسے قطعات موسیقی ترتیب دیے جونہایت خوش آ ہنگ تھے اور ان قطعات کی نمائش لوگوں کے لیے نہایت دل پیندھی۔ دوسال کے بعداس کلب میں آگ لگی اور مالی نقصانات کی وجہ سے اسے بند کر دیا گیا۔اس کے بعد، <u>1974ء</u> اساعیل مہر تاش نے'' جامعہ بارید'' کے زیرعنوان ایک کلب قائم کیا۔اس کلب کامقصدا ریان کے قومی فنون كا تعارف تھا۔اساعيل مهرتاش ايراني موسيقي مين'' قطعات فكاہي'' اور'' نشرآ ورموسيقي'' كےموجد بھی قراریائے ہیں۔

رضا خان کے دورحکومت (۱۹۲۵ء – ۱۹۴۱ء) میں اد بااور شعرا کوسیاسی اور ساجی مسائل پر انتقادی لب و لہجے میں لکھنے کی تختی ہے ممانعت کی گئی۔اس دور میں رضا شاہ نے محرم کی پہلی دہائی میں تعزبہ خوانی پر یابندی لگائی اوراس کے حکم سے بہت سے تماشا خانے بند کردیے گئے۔

۴۰ و میں ایرانی ڈرامے کی تاریخ میں ایک نہایت اہم واقعہ پیش آیا۔اس سال سیوعلی خان نصر کی نگرانی میں'' ہنرستان ہنریشگی'' کےعنوان سے ایک مدرسے کا قیام عمل میں آیا۔اس مدرسے میں تھیڑ کی تاریخ کی تعلیم اور ٹیجا کیٹنگ کی با قاعدہ تربیت دی جاتی تھی۔اس مدرسے کے تعلیم یافتہ طلبہ آ گے چل کرآنے والی دہائیوں میں تھیٹر اور سینما کے مشہور فنکار قرار بائے۔ دوسری جنگ عظیم (۱۹۳۹ء ۱۹۳۵ء) کے دوران، ایران جرمنی سے متحد ہوگیا، جس کے باعث ایران جرمنی سے متحد ہوگیا، جس کے باعث ایران اور انگلتان کی فوجوں نے ایران کواپنے قبضے میں لے لیا۔ ایسے میں رضا شاہ کو استعفیٰ دینے اور جلاوطن ہونے پر مجبور کر دیا گیا اور سلطنت اس کے بیٹے محمد رضا کول گئی۔ اس طرح رضا شاہ کے عہد کا اختناق ختم ہوگیا اور ادیوں ومصنفوں کو آزاد ماحول میں سانس لینے کا موقع ملا۔ اس دور میں بھی مختلف مقاصد کے تحت نے تھیڑوں کی بنیا در کھی گئی جو بالواسط طور پر ایرانی ڈرامے کی ترقی کے باعث بنے۔

اسلامی انقلاب کے نفاذ (۹کائے) کے بعد، ابتدائی برسوں میں تھیٹر کی رونق ماند بڑی۔
لیکن جونہی انقلاب کے رہنماؤں نے واضح پالیسی کا اعلان کیا تو تھیٹر کی رونق میں پھر سے اضافہ ہوا۔
شاہ کے دور میں تھیٹر اور سینما فساد اور گراہی کا مرکز تھا۔لیکن انقلاب کے بعداس کی تیجے صورت سامنے
آئی۔انقلاب کے بعد، ملک میں گئی متحکم سرکاری اور خود مختار تھیٹر کمپنیاں وجود میں آئیں جن کی بدولت
ایرانی ڈرامے کی مقبولیت میں اضافہ ہوا۔انقلاب کے بعدا برانی نگار خانوں کا ماحول اتناصاف ستھر اہو
گیا کہ خواتین کے لیے اس میدان میں اتر ناباعث ننگ وعار قرار نہیں پایا۔اس وقت ملک کے بڑے
بڑے جامعات میں ڈراما نگاری نیز سٹیج اکیٹنگ کی باقاعد ہعلیم دی جاتی ہے اور ایرانی طلبہ اس فن کے
مختلف شعبوں میں طبع آزمائی میں مصروف ہیں اور ایرانی فنکار دوسرے شعبوں کی طرح اس فن میں بھی
فردوس کے اس شعبر کا ثبوت پیش کرنے کی کوشش کررہے ہیں:

ہنر نزد ایرانیان است و بس ندادند شیر ژیان را به کس



# كتابيات

- (۱) بینهانی، بهرانی <u>نمایش درایران</u> بهران: انتشارات روشنگران ومطالعات زنان، ۱۳۸۷ش
- (۲) ظهور الدین احمد، ڈاکٹر۔ ایرانی ادب۔ اسلام آباد: مرکز تحقیقات فارس ایران و پاکستان، ۱۳۷۵ش
- (۳) فنائیان، دکتر تاج بخش\_ <u>هنرنمایش درایران از آغاز تا ۱۳۵۷ش</u>-تهران: انتشارات دانشگاه، ۱۳۸۶ش
  - (۲) قریشی محماسلم <u>و درامے کا تاریخی و تقیدی پس منظر</u> لا ہور بجلس ترقی ادب،اے 19ء
    - (۵) یاسی، رشید <u>ادبیات معاصر</u> تهران: امیر کبیر، ندار د



Majallah Tahqiq

Research Journal of the Faculty of Oriental Learning Vol: 33, Sr.No.86, 2012, pp 27 - 42 **جآر تحقیق** کبآه کاییعلوم شرقیه جلد۳۳، جنوری <sub>س</sub>ارچ۲۰۱۲ء، شاره ۸۲

## بین الاقوامی تعلقات کے اصول، حدوداور تقاضے (سیرت طیّبہ کی روشنی میں)

ڈاکٹر محمدا کرم وِرک ☆ ار شدمنیر لغاری ☆ ☆

#### Abstract:

International relation is an important and current issue of the today world. Because it causes the establishment of treaties and agreements as well as peace and harmony between nations. Unfortunatly, neither religions are playing their role nor human self-made various system are able to present and implement a successful, applicable or universal agreement for the world. The main focus of the current super powers is on Nationality not on human beings and this ideology cause to extend the gulf among the world.

Islam clearly states that all human beings are of the same origin & face the same destiny. So the philosophy of Islam regarding the world peace is rational and natural. Also Islamic vision is not restricted to Nation but it talk for the success of all human being. The whole life of Holy prophet Muhammad (peace be upon him) proves his attitude toward peace and respect. Peace treaties like HILFUL FAZOOL, SULAH HUDAIBIYA and MEESAQ E MADINA are not only the evidence of his peace liking attitude but illustrate the policy, boundaries and requirements of international relations. It is dire need of the hour to clarify and explain the teaching of our Holy Prophet by Muslim scholars, so that Islam may able to play a crucial role in elevation of international peace and security.

عالمی امن کے حوالے سے موجودہ دورانتہائی اضطراب انگیز ہے اورنسلِ انسانی مادہ پرستوں عاور درندہ صفت انسانوں کی پھیلائی ہوئی تباہی کے ہاتھوں سسک سسک کر دم توڑ رہی ہے۔

ﷺ گورنمنٹ ڈگری کالج پیپلز کالونی، گوجرانوالہ

ﷺ لیکچرر، زرعی کالج، ڈرہ غازی خان

آج کے عالمی ماحول میں ایسے بین الاقوامی اصول وضوابط اور قوانین کی ضرورت پہلے سے کہیں بڑھ کر ہے جن میں تنگ نظری کے بحائے وسعت نظری اور محدودیّت کے بحائے عالمگیریت ہو۔ آج ایسے قوانین دنیائے انسانیت کی ضرورت ہیں جواس کورنگ ونسل اور علا قائیت کی تنگ نائے سے نکال کر آ فاقت سے آشنا کرنے والے ہول۔

تاریخ کے ہر دور میں مذہب نے انسانیت کی رہنمائی کی ہے۔لیکن فی الوقت دنیا ئے انسانیت کو دستیاب فکری سر مائے میں الہامی وغیرالہامی مذاہب کی تعلیمات پر تقیدی نظر ڈالنے سے واضح ہوتا ہے کہ ایک طرف مذاہب عالم اپنی غیرعقلی اور غیر فطری تعلیمات کی وجہ سے تاریخ کاحسّہ ینتے چار ہے ہن اور دوسری طرف وہ قوانین جومخض انسان کی عقل و دانش اور نتائج فکر کانتیجہ ہیں مختلف گروہی مفادات کے تابع ہونے کی وجہ سے عصری تہذیبی کشکش کا اصل سبب ہیں ۔خالص ساسی ضرورتوں اور معاشی مفادات کے حامل جن قوانین اور اصولوں برامن عالم کی عمارت کھڑی کرنے کی کوششیں کی جارہی ہیں،اس کی بنیادوں سے اٹھنے والے تعفّن کو ہرسلیم الفطرت انسان محسوں کرسکتا

یہا جنگ عظیم کے بعد 1919ء میں لیگ آف نیشنز (League of Nations) اور دوسری جنگ عظیم کے بعد 1945ء میں انجمن اقوام متحدہ ( United Nations Organization) کا قیام عمل میں آیا۔لیگ آف نیشنز چونکہ چند تو می،سیاسی اور معاشی اغراض ومقاصد کے تحت قائم ہوئی تھی ،اس کئے وہی اغراض ومقاصداس کی موت کا سبب سنے اور انہیں اغراض ومقاصد کو کچھمزید بین الاقوا می رنگ دے کرانجمن اقوام تحدہ کا قیام عمل میں آیا جواپنی افا دیت کھوچکی ہے۔اس تناظر میں دنیا بھر کے انسانیت نواز حلقے عالمی امن کی دگر گوں صورتِ حال پراینے اپنے خدشات کا اظہار کررہے ہیں۔

امریکہ اور پورپ عالم انسانیت کوامن وانصاف مہیا کرنے میں ناکام ہوئے ہیں اوراس نا کامی کا سبب پیچقیقت ہے کہ ان میں سے کسی کے پاس بھی وہ اصول موجو دنہیں جو عالمی برادری کے آئیڈیل کوزیرعمل لاسکیں اور نتیجہ خیز بناسکیں مغرب کے ذہن اوراس کی ثقافت کی سطح'' قوم'' کے نصور

سے بھی بلند نہیں ہوسکی۔ عالمی طاقتوں کے قومی مفادات نے پوری انسانیت کو تباہی کے دہانے پر کھڑا کررکھا ہے۔ جیرت انگیز بات بیہ ہے کہ پورپ اور امریکہ انجمن اقوام (League of Nations) اور سنظیم اقوام متحدہ (United Nations Organization) کی ناکامی کے اسباب پرغور کرنے کے لئے تناز نہیں ہے اور ان اداروں کی ناکامی نے بھی مغربی ذہن میں متبادل اصولوں کی جبتو کی کوئی تحریک پیدا نہیں کی۔ اس باب میں پورپ اور امریکہ نے اپنی نااہلی کو ثابت کردیا ہے۔

انجمن اقوام متحدہ کی ساخت میں جو بنیادی خرابیاں ہیں اس میں ایک برئی خرابی ہے کہ اس میں بین الاقوامی مساوات کے اصول کو پامال کرتے ہوئے پانچ برئی طاقتوں کو مستقل طور پرویٹو پاور کاحق دیا کیا گیا ہے، جس کی وجہ سے کسی ملک کے برٹ سے برٹ یے بین الاقوامی جرم کے خلاف اقدام تو برٹی دور کی بات قر اردادِ فرمت تک منظور نہیں کی جاسکتی۔ اسرائیل اپنے ناجائز وجود سے لے کرآج تک جن گھناؤنے جرائم کا مرتکب ہوا ہے، اس پر ساری دنیا چیخ رہی ہے لیکن امریکہ کا ویٹواس کے خلاف کسی اقدام کی راہ میں سب سے برٹی رکاوٹ ہے۔ اس پر مستزاد آج عالمی امن کی عمارت انسانی حقوق کے جس منثور برکھڑی ہے، اس کی پہلی دفعہ کے الفاظ ملاحظ فرمائیں:

"تمام انسان آزاداور حقوق وعزت کے اعتبار سے برابر پیدا ہوئے ہیں۔ انہیں ضمیر وعقل دی گئی ہے اس لئے انہیں ایک دوسرے کے ساتھ بھائی چارہ کا سلوک کرنا چاہئے۔"

اس دفعہ میں ضمیر وعقل کے اشتراک کو انسانی بھائی چارے کا سبب اور اساس قرار دیا گیا ہے۔ سوال یہ ہے کہ کیا محض عقل وضمیر کا اشتراک ایک انسان کو دوسرے انسان کے ساتھ بھائی چارے پر ابھار سکتا ہے؟ اور اقوام عالم میں مساویا نہ سلوک کی ترغیب پیدا کرسکتا ہے؟ عقل وضمیر کے جس اشتراک کو بھائی چارے، مساوات اور عالمی امن کی بنیاد بنایا گیا ہے، وہ تو قوموں میں تفوق و برتری کے جذبات کو بھائی چارے، مساوات اور عالمی امن کی بنیاد بنایا گیا ہے، وہ تو قوموں میں تفوق و برتری کے جذبات کو ابھارنے والا ہے کیونکہ عقل وہم میں جو تفاوت دوافراد کے درمیان پایا جاتا ہے اس کا مشاہدہ اقوام کے درمیان بھی کیا جاسکتا ہے۔ اس لئے اگر عقل وضمیر کے پیچھے کوئی اخلاقی محرک نہ ہوتو عالمگیر برابری اور مساوات کا تصور پروان نہیں چڑھ سکتا۔ اگر عقل وضمیر کا اشتراک ہی عالمی امن اور

باہمی تعلقات کے لئے کافی ہوتا تو پھر پانچ بڑی طاقتوں کو بیٹو کاحق دینے کا کیا جواز باقی رہ جا تا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ آج اکیسویں صدی میں بھی بین الاقوامی ساست جس کی لاٹھی اس کی بھینس کے اصول برقائم ہے اسی اصول نے نئے عالمی منظر میں گلو بلائزیشن کوعفریت کی شکل دے دی ہے۔جس کے سامنے نہصرف ریاست کی حیثیت ثانوی ہوکررہ گئی ہے بلکہ یہ سیلاب قوموں کی زبان ،کلچراوران کی شناخت کوبھی ختم کرنے پر تلا ہوا ہے،جس کے نتیجے میں اقوام عالم ایک طرح کےاضطراب اور پیجان میں مبتلا ہیں۔اسی طرح اسلامی جماعتیں اور تنظیمیں کے جنہیں درحقیقت عالمی منظر میں قائدانہ کر دارا دا کرنا تھا،اپنے مقاصد کےاعتبار سے نہ صرف محدود دائر ہ کار کی حامل ہیں بلکہ طے شدہ مقاصد میں بھی نا کام دکھائی دیتی ہیں، بقول محمرایوب

> The programms of the majority Islamic organizations and movements-whether social, political or militry-are limited to territorial boundries and national context.(i)

ان حالات میں ضرورت اس امر کی ہے کہ سیرتِ طیبہ علیقیہ کا مطالعہ عصری تناظر میں کیا جائے۔اسلام روزِ اول ہی سے عالمگیریت کا داعی ہے۔اس دعویٰ کی سچائی ثابت کرنے کے لئے بیہ ایک بہترین دور ہے ۔آج دنیا کوایسے بین الاقوامی نظام کی اشد ضرورت ہے جوظلم سے پاک ایک عادلا نہاور پائیدارامن قائم کرے جواقوام عالم کے مذہبی ، ثقافتی ،عمرانی اور اقتصادی تنوعات اور امتیازات کا جوازشلیم کرےاورا پنے قانون کی بنیادان کی اس مشتر کہضرورت پررکھے کہ اقوام عالم اپنی زندگیوں کواپنی مرضی کے مطابق انصاف اور آزادی کے ماحول میں منظم کریں ۔ایک ایساعالمی نظام جس میں بین الاقوامی انصاف سب کے لئے قابل حصول ہو،خواہ وہ حکومتیں ہوں باادارے،فرقے موں یا فراد، جب تک ا*س طرح کا بین الاقوا می نظام وجودیذ برینه ہو، د*نیا کوامن نصیب نہیں ہوسکتا۔ اسلام جس طرح زندگی کے تمام معاملات میں میانہ روی اوراعتدال کا قائل ہے، عالمی امن کے قیام میں بھی اسلام کی تعلیمات عقلی اور فطری تقاضوں کے عین مطابق ہے۔اسلام نے عالمی امن کی بنیاد مخصوص اقوام کے مادی اور معاشی مفادات کے بحائے پوری انسانیت کی فلاح کے اصول بررکھی

ہے اور اس کے حقیقی محرک کے طور پر اسلام انسان کی داخلی تغییر کے لئے اس کا ئنات میں انسان کے مقام کو متعین کرتا ہے۔ انسانوں کے در میان مساوات کے مضبوط تصور کے بغیر امن کا قیام ممکن نہیں ہے اور اگر غور کیا جائے تو بیتسلیم کئے بغیر چارہ نہیں کہ انسانوں کے در میان برابری سیاسی اور معاشی مسئلہ نہیں بلکہ سراسرانسانی ، اخلاقی اور روحانی مسئلہ ہے اور ظاہر ہے کہ اس چیز کا داعی صرف ند ہب ہی ہے، کیکن جب بیمان لیا جائے کہ خدا موجو ذہیں تو پھرانسان بے چارگی کی حد تک غیر برابر ہوں گے۔

اسلام مذاہب وادیان اور ثقافتوں کی الگ الگ شاخت کو نہ صرف تسلیم کرتا ہے بلکہ ان مذاہب اور ثقافتوں کے درمیان باہمی تعارف، رابطہ واتصال اور تعلقات کار کی اہمیت پرزور دیتا ہے۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

اس آیت مقدسہ میں انسانی اجتاعیت کی اس بنیادی اساس اور اصول کی حکمت کواجا گرکیا گیا ہے۔ یہ آیت مقدسہ بیک وقت انسانی معاشرہ کے دومختلف اور متضاد پہلوؤں، وحدت اور کثرت پر زوردیت ہے۔ اور پھراسی کثرت کومعاشروں کے درمیان اتصال اور اجتماعیت کی وجہ بھی قرار دیت ہے، کیونکہ تمام انسانی گروہوں اور طبقوں کا آغاز ایک ہی ہے۔ اس آیت میں دوبا تیں خاص طور پر توجہ کے قابل ہیں، ایک پیر کہ آیت کا تخاطب عام ہے۔ خطاب مسلمانوں سے نہیں بلکہ 'ی اُنَّها النَّاسُ' کے الفاظ سے تمام انسانوں سے ہے۔ دوسرا انسانوں کے درمیان برتری اور فضیلت کا اصول اخلاقی اور مابعد الطبعیاتی نوعیت کا ہے۔ اس تناظر میں انسان کی ذمہ داری ایک دوسرے سے تعارف اور اپنی مابعد الطبعیاتی نوعیت کی ہے۔ اس تناظر میں انسان کی ذمہ داری ایک دوسرے سے تعارف اور اپنی اصل مشترک کی طرف انتساب کے ذریعہ ان اختلافات پر قابو پانا ہے۔ انسانی مساوات کی بیالیی

اخلاقی قدرہےجس پر عالمی امن کی عمارت قائم رہ کتی ہے۔

''بین الاقوامی تعلقات کے اصول ، حدود اور تقاضے ۔ سیرت طبیعات کی روشنی میں'' موجودہ عالمی تناظر میں بڑی اہمیت کا حامل موضوع ہے، یہ موضوع تقاضا کرتا ہے کہ رسول ا کر حافظہ کی زندگی کے دو پہلوؤں پر خاص طور پرتوجہ مرکوز کی جائے۔ایک یہ کہامن وسلامتی کے حوالے سے آ ہے اللہ کا ذاتی رجحان کیا تھا؟ اور دوسرایہ کہ اس حوالے سے آ ہے ہے گا دوسری قوموں کے ساتھ طرزعمل کیاتھا؟۔

رسول اکرم پھیا ہوئی اورامن پیندی کے س قدرخوگر تھے؟''جلف الفضول'' کا واقعہ اس حقیقت کا بہترین تر جمان ہے۔مظلوموں کی بےلوث امداداوران کے حقوق کی بازیابی کے اس معاہدے کی تجدید کے موقع پر آیے ایک اس میں عملی طور پرشریک رہے۔ حرب فجار میں خونریزی کے بعد قیام امن کے لئے بنی ہاشم کے سر دارز ہیر بن عبدالمطلب نے قبیلہ تمیم کے سر دارعبداللہ بن جدعان کے ساتھ مل کر جرہمی دور کے معاہدہ حلف الفضول کو تاز ہ کرنے کی دعوت دی مکہ کے اہم خاندانوں کے درمیان بیمعاہدہ ہوا کہ ہم میں سے ہرشخص مظلوم کی مدداورحمایت کرے گااورکوئی ظالم مکہ میں نہر ہنے يائے گا۔(2) ابن ہشام كى روايت ہے كدرسول الله الله في فرمايا:

''میں عبداللہ بن جدعان کے گھر حلف لینے میں شریک تھا اور سرخ اونٹوں کے گلے کے وض بھی اس شرکت کے اعزاز سے دستبر دارنہیں ہونا جا ہتا اوراب اگرز مانہ اسلام میں بھی کوئی مجھے اس کی دہائی دیے کر پکاریے تو میں اس کی مدد کو دوڑوں گا''۔(3)

یہ واقعہ اس دور سے تعلق رکھتا ہے جب آ ہے ﷺ نے ابھی اعلان نبوت نہیں فر مایا تھا ن مانهٔ اسلام میں اس معاہدے کا اس پیرائے میں ذکر اس اصول کی طرف واضح اشارہ ہے کہ اسلام کی نظر میں ان خالص سیکولرا خلاقیات ہے بھی موافقت اختیار کی جاسکتی ہے جن میں انسانیت کی بھلائی اور خیرخواہی کا سامان موجود ہو۔اعلان نبوت کے بعدامن وسلامتی کے حوالے سے آپ اللہ کی پوری زندگی اسی رجحان کی توسیع ہے۔ آپ اللہ نے ریاست مدینہ کے قیام کے فوراً بعد خارجہ یالیسی تشکیل

## دی، بقول زینب سلیم

When the Messenger of Allah established the Islamic state in Madinah, the foreign policy of the state was implemented without delay. Examples of this was when He signed the treaty of Hudaibiyah.(ii)

صلح حدیدیکا معاہدہ رسول اکرم اللہ کی امن پندی کی ایک اورمنفر دمثال ہے۔ سلح حدیدیہ کے موقع پر آپ اللہ نے بنگ پر امن کو ترجے دی اور الی شرائط پر بھی سلح کو قبول کر لیا جن سے بظاہر مسلمانوں کی پسپائی کا واضح تا تر ماتا تھا، اگر چہان شرائط کے قبول کرنے سے مسلمانوں کی دل شکنی ہوئی مسلمانوں کی پسپائی کا واضح تا تر ماتا تھا، اگر چہان شرائط کے قبول کرنے سے مسلمانوں کی دل شکنی ہوئی اور حواجہ نے اس پر احتجاج بھی کیا، لیکن آپ اللہ نے بنگ پر امن کو ترجیح دی۔ یہاں ضمناً ایک اور بات کا ذہن نشیں رہنا ضروری ہے کہ جمارے ہاں اسلام کی امن پسندی پر استدلال کے لئے سلح حدیدیہ کا حوالہ جس انداز سے دیا جاتا ہے اس سے اس عظیم تاریخی اور فقع کی حیثیت محض ایک منفی مجموعے کی موتا ہے کہ حوالہ جس انداز سے دیا جاتا ہے اس کے تاریخی پس منظر میں دیکھا جائے تو صاف معلوم ہوتا ہے کہ من کی حوالہ قبل کے واقعات اسلام کے متعلق ہر قتم کے مفعولی تا ترکوختم کر چکے تھے، اس پس منظر میں منظر کا معاہدہ مسلمانوں سے زیادہ خود قریش کی ضرورت تھا، یہی وجہ ہے کہ جب رسول اللہ اللہ اللہ تھا تھے نے کے لئے مسلمانوں سے مشہور بیعت '' بیعت رضوان' کی اور مسلمان جنگ کے موقع کو ضائع نہ کیا جائے، تا ہم آپ اللہ کے تیار ہو گئے تو قریش نے عافیت ہی جائی کی موقع کو صائع نہ کیا جائے، تا ہم آپ اللہ کے جن شرائط پر صلح کی اس سے آپ عالیت کی امن پسندی کا واضح ثبوت ماتا ہے۔ اور اس سے میاصول نے جن شرائط پر صلح کی اس سے آپ عالیت کی امن پسندی کا واضح ثبوت ماتا ہے۔ اور اس سے میاصول بھی اخذ ہوتا ہے کہ عالمی سیاست میں خواہ مخواہ کی اگر بازی عظمندی اور دانائی نہیں ہے۔

ان مثالوں کے علاوہ غزوات وسرایا کا حقیقت پسندانہ جائزہ بھی آپ آپ آپ آپ آپ کی امن پسندی کا ترجمان ہے۔ رسول اکرم آپ آپ نے مختلف مواقع پر چھوٹی بڑی ستاسی (۸۷) مہمات منظم فرمائیں۔ محدثین اور سیرت نگاروں نے ان تمام مہمات کو جن میں نظم اور تنظیم کامعمولی ساشائیہ بھی پایا جاتا تھا، غزوات وسرایا اورمغازی وغیرہ کے عنوان کے تحت ذکر کیا ہے، جس سے مستشرقین کویہ کہنے کا موقع ملا

ہے کہ محمد رسول کیلیاتی جنگ جوشخصیت کے مالک تھے اور انھوں نے اپنے دعو کی کوزبردی منوانے کے لئے لڑائیوں کا ایک طویل سلسلہ بریا کیے رکھا، حالانکہ یہ تأثر نہ صرف پیغیبر اسلام کے مزاج کے صریجاً خلاف ہے بلکہ اسلامی تاریخ اور سیرت محمدی اللہ کی روثن اور زندہ مثالوں سے بھی آئکھیں بند کرنے کے مترادف ہے۔

سیرت نگاروں نے غزوات وسرایا کے عنوان سے جن مہمات کا ذکر کیا ہےان کے تقیدی جائزے کے لیے نہ صرف قریش کے خطرناک عزائم کو پیش نظر رکھنا ضروری ہے بلکہ اس کے ساتھ ساتھ ان مہمات کے مقاصد ،اسپاب اورمحر کات پرنظر رکھنا بھی ضروری ہے ۔غز وات وسرایا کے خلیلی جائزے سے واضح ہوتا ہے کہان میں سے بہت ہی مہمات محض دشمن پرنظرر کھنے کے لئے بھیجی گئیں تھیں، خاص طور بیغز وہ بدر سے پہلے کی مہمات اسی نوع کی تھیں ۔ بہت سی مہمات انسدا دی نوعیت کی تھیں تا کہ دشمن کی شرانگیزیوں سے محفوظ رہا جا سکے، جیسے غزوہ بنی مصطلق اور تبوک وغیرہ کی مہمات،اور بہت ہی مہمات دِفاعی نوعیت کی تھیں، جیسے غزوہ بدر ،احداور خندق وغیرہ کے معرکے کہ دشمن خوداسلامی رياست اورمسلمانو ں پرحمله آور ہوا تھا،اوراسی طرح بہت ساری مہمات خالص تبلیغی نوعیت کی تھیں جیسے بيئرمعو نهاور رجيع کی مهم به زياده سے زياده فتح مکه اور خيبر کی مهمات کواقد ای نوعیت کی مهمات کها جاسکتا ہے کین تاریخ پرنظرر کھنے والا ہر طالب علم جانتا ہے کہاس کا موقع بھی اہل مکہ نے صلح حدید یہ کوتو ڑ کراور اہل خیبر نے اپنی ریشہ دیوانوں سے خود پیدا کیا تھا۔لیکن محدثین اورسیرت نگاروں نے ان تمام مہمات کو غزوات و سرایا کے عنوان کے ذیل میں ہی ذکر کیا ہے ، جس سے متشرقین کو بیہ یرو پیگنڈا کرنے کاموقع ملا کہ رسول اکر میں گیا گا ہاتھ پوری زندگی تلوار کے قبضے پر ہی رہاہے،اور رسول التعلیقی کے اس طرزعمل کونظرانداز کر دیا جوآ ہے لیے نے اپنے مخالفین سے معاہدات کرتے ہوئے اختیار فرمایا ۔ عالمی سیاست میں جنگ اور معاہدات ساتھ ساتھ چلتے ہیںاس حوالے سے رسول ا کرم الله کی ترجیجات کا اندازہ ان معاہدات کی تعداد سے کیا جاسکتا ہے جوآ ہے لیے نے مختلف اقوام اورقبائل کےساتھ کئے۔

رسولِ اکرم اللہ نے عرب میں بسنے والی تینوں اہم قو توں کے ساتھ امن وسلح کے معاہدات کئے۔ آپ اللہ نے قریش کے ساتھ صلح حدیدیہ، یہود کے ساتھ میثاقی مدینہ اور عیسائیوں کے ساتھ معاہدہ نجران کیا۔ یہ معاہدات جن اصولوں پر بہنی ہیں اگر ان کا تجزیہ کیا جائے تو اس نتیجے پر پہنچنا مشکل معاہدہ نجران کیا۔ یہ معاہدات بی شکش میں صرف اضیں اصولوں کو پیش نظر رکھ کر عالمی امن کا قیام ممکن ہے۔ ان معاہدات میں اقوام عالم کی عزت نفس اور ان کے تشخص کی ضانت فراہم کرنے کے ساتھ دین اسلام کے اس کر دار کو بھی اجا گرکیا گیا ہے کہ بین الاقوامی شکش میں ند جب کا حقیقی کر دار یہی ہے کہ وہ ہرقوم کی زبان بسل اور کلچر و ثقافت کو اہمیت دے ان سب چیز وں میں ہم آ ہنگی پیدا کرے۔ سیرت طیب بین ہو کا مطالعہ نہ صرف قیام امن کے اصولوں کو واضح کرتا ہے بلکہ اسلام میں بین طیب بیت کے اس پہلو کا مطالعہ نہ صرف قیام امن کے اصولوں کو واضح کرتا ہے بلکہ اسلام میں بین الاقوامی تھی دائی ہانے والی کیک پر بھی روشی ڈالتا ہے۔

رسول اکرم اللہ نے ہجرتِ مدینہ کے فوراً بعد 'میثاقِ مدینہ 'کے نام سے یہودِمدینہ اور قبائل عرب کے ساتھ جو معاہدہ تحریفر مایا، وہ بنیادی طور پر دوحصوں پر شتمل ہے۔ اگر ڈاکٹر حمید اللہ کی قائم کر دہ تقسیم کا لحاظ کیا جائے تو میثاقِ مدینہ کی باون (۵۲) وفعات میں سے پہلی تئیس (۲۳) وفعات مہا جرین وانصار کے متعلق تو اعدوضوالط پر شتمل ہیں جبہ معاہدے کا بقیہ حصہ یہودی قبائل کے حقوق و فراکض سے بحث کرتا ہے۔ (4) معاہدے کے پہلے جھے میں قابل غور نقطہ یہ ہے کہ آپ اللہ فی اسلامی قبائل کو اندرونی بوقلمویسمیت سیاسی وحدت میں تبدیل کردیا جس کے نتیج میں ایک طرف ان کی اسلامی قبائل کو اندرونی بوقلمویسمیت سیاسی وحدت میں تبدیل کردیا جس کے نتیج میں ایک طرف ان کی واضح ہوجاتی ہے۔ اس معاہدہ میں فرداور ریاست میں توازن قائم رکھنے کے لئے دفعہ نمبر ۱۵ بڑی امت احترام ایمیت کی حامل ہے جس کے مطابق ادنی ترین شخص کے دیئے ہوئے وعدہ پناہ کا پوری امت احترام ایمیت کی حامل ہے جس کے مطابق ادنی ترین شخص کے دیئے ہوئے وعدہ پناہ کا پوری امت احترام کرے گی(5) اورد فعہ نمبر ۱۳ میں بلا امتیاز عدل وانصاف کے مہیا کرنے کا اعلان کیا گیا۔ (6)

الغرض اگر میثاقِ مدینه کی پہلی تئیس (۲۳) دفعات کا تجزید کیا جائے توان میں دورِ حاضر میں اسلامی ممالک کے درمیان با نہمی تعلقات کے لئے بہترین

اصول اخذ کئے جاسکتے ہیں اوران اصولوں کی روشنی میں مختلف اسلامی گروہوں اورریاستوں کے شخص کوشلیم کرتے ہوئے ایک ایسے مسلم وفاق کی تشکیل ممکن ہے جس میں داخلی خود مختاری کے باوصف خارجہ اور د فاعي معاملات ميں مكمل ہم آ ہنگي ہو، دورِ حاضر ميں ايك مضبوط اور مشتر كه د فاع ہي مسلمانوں كي بقا کا ضامن ہوسکتا ہے،جس کامکمل ڈھانچہ میثاق مدینہ کی پہلی تئیس (۲۳) دفعات میں موجود ہے،(7) اگرمسلم ریاستوں اورگروہوں کے درمیان تعلقات کے لئے ان اصولوں کو پیش نظر رکھا جائے اور مسلمان مما لک کے اندر علیحد گی پیندتج یکوں کو داخلی خو دمختاری اور ثقافتی تحفظ کی یقین دیانی کروادی جائے تو امید ہے کہ پھران کے ہاتھ میں کوئی قابل ذکرایشونہیں رہے گا اوران کوقو می دھارے میں واپس لا کرملی پیجهتی کوفر وغ دینا آسان ہو جائے گا۔

اب ہم میثاق مدینہ کے دوسرے ھے کی طرف آتے ہیں جوتقریاً انتیس (۲۹) دفعات پر مشتمل ہے۔ میثاق مدینہ کی دفعہ نمبر ۲۵ میں یہود کے لئے کمل مذہبی آزادی کا اعلان کیا گیا ہے اوراسی طرح یہودیوں کومسلمان رعایا کے ساتھ ساسی وتدنی حقوق میں صراحت سے مساوات دی گئی ہے۔(8) یہود کے ساتھ معاہدہ میں جو بات خاص طور پر آج کے معروضی حالات کے تناظر میں قابل توجہ ہے وہ یہ ہے کہآ ہے ﷺ نے یہود کے ساجی اورا ندرونی مسائل میں کوئی مداخلت نہیں فر مائی اور آ سیالتہ نے یہود میں فدید، دیت اور جواریا پناہ دہی اور معاہداتی رکنیت، قبیلہ کے ادارات اور رواجات کو برقر اررکھا ہے۔(9)۔رسول اکرم اللہ کے اسوہ میں ایسے کی نظائر موجود ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہآ ہے ایک بیودیوں کے مقد مات میں ان کے خصی قانون کے مطابق فصلے فر مایا کرتے تھے۔ رسول اکرم ﷺ کی زندگی میں ہی تقریباً پورا جزیرۃ العرب زیر کگیں آ حکا تھا۔ وہ ھے میں عیسائیوں کا ایک وفد آ ہے لیے ہیں خدمت میں حاضر ہوا۔ آ ہے لیے گئے ان کے ساتھ جومعاہدہ امن فر ما بااس كامتن ملاحظه فر ما ئيس:

''نج ان اوراس کے اطراف کے باشندوں کی جانیں،ان کا ند ہب،ان کی زمینیں،ان کا مال اوران کے حاضر وغائب،ان کے قافلے،ان کے مقابر،ان کی مورتیاں ،اللہ کی امان اوراس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی صفانت میں ہیں۔ان کی موجودہ حالت میں کوئی بھی تغیر نہیں کیا جائے گا اور نہ ہی ان کے حقوق میں سے کسی حق میں دست اندازی کی جائے گی۔اور نہ مور تیاں بگاڑی جائیں گی۔کوئی اسقف اپنی اسقفیت سے ،کوئی را ہب اپنی رہبانیت سے ،کنیسہ کا کوئی منتظم اپنے عہدے سے نہ ہٹایا جائے گا ،اور جو بھی کم یازیادہ ان کے قضے میں ہے اسی طرح رہے گا۔ان کے زمانہ جاہلیت کے کسی جم کا یا خون کا بدلہ ان کے قضے میں ہے اسی طرح رہے گا۔ان کے زمانہ جاہلیت کے کسی جم کا یا خون کا بدلہ نہ لیا جائے گا۔ نہ ان سے فوجی خدمت لی جائے گی اور نہ ان پرعشر لگایا جائے گا اور نہ اسلامی فوجی ان کی سرز مین کو پا مال کرے گی۔ان میں سے جو شخص اپنے کسی حق کا مطالبہ کرے گا تو اس کے ساتھ انسانہ کیا جائے گا ،نہ ان کوظم کرنے دیا جائے گا اور نہ ان پرظم ہوگا۔ان میں سے جو شخص سود کھائے گا وہ میری صفانت سے بری ہے۔اس صحفہ میں جو لکھا گیا ہے اس کے ایفاء کے بارے میں اللہ کی امان اور محمد النبی صلی اللہ علیہ وسلم کی ذمہ داری مسلمانوں کے خیرخواہ رہیں گے ان کے ساتھ جو شرائط عائد کی گئی ہیں ان کی پابندی کریں مسلمانوں کے خیرخواہ رہیں گے ان کے ساتھ جو شرائط عائد کی گئی ہیں ان کی پابندی کریں مسلمانوں کے خیرخواہ رہیں گے ان کے ساتھ جو شرائط عائد کی گئی ہیں ان کی پابندی کریں مسلمانوں کے خیرخواہ رہیں گے ان کے ساتھ جو شرائط عائد کی گئی ہیں ان کی پابندی کریں مسلمانوں کے خیرخواہ رہیں گے ان کے ساتھ جو شرائط عائد کی گئی ہیں ان کی پابندی کریں

اس عہد آفریں معاہدے میں اسلامی ریاست کی غیر مسلم عیسائی رعایا کوامن وسلامتی کی جو صانت دی گئی ہے اور جس قدر مراعات سے نوازا گیا ہے اور انسان دوستی کی جوزریں روایات قائم کی گئی ہوں وہ ہر دور کے حکم انوں کے لئے مثال ہیں۔ رسولِ اکرم اللہ کی سیرت سے واضح ہوتا ہے کہ آپ اللہ کے بیش نظر کوئی ایسا سیاسی غلبہ قطعاً نہ تھا جس میں اقوام عالم کوان کے شخص سے محروم کر دیا جائے۔ دوسری قوموں کے رسم رواجات کا آپ اللہ کی شدر لحاظ فرماتے اس حوالے سیرت طبیہ سے صرف ایک مثال عرض کروں گا۔ سن ہ جری میں اقرع بن حابس کی زیر قیادت بنوتم کا وفد اسلام قبول کرنے کے لیے بارگاہ رسالت علیقہ میں حاضر ہوا، کین ان لوگوں نے قبولِ اسلام کے لیے بڑی عجیب شرط لگائی کہ آپ اللہ مارے خطیب کا اور میں آپ اللہ کو کی ایسان کو لیے بارگاہ رسالت حالیہ کی ان کے ساتھ مفاخرت کریں، آپ اللہ کا خطیب ہمارے خطیب کا اور

آپ کا شاعر ہمارے شاعر کا مقابلہ کرے، تب ہم اسلام قبول کریں گے ۔ آپ علیقہ نے ان کے اس مطالبه كوقبول كيا، چنانچەرسول الله الله الله الله الله كوتكم يرحضرت حسان بن ثابت ني نيان كے شاعرز برقان بن بدر کا مقابلہ کیا اور ثابت بن قیس ؓ نے ان کےخطیب عطار دبن حاجب کا مقابلہ کیا ، بنوتمیم نے بالآخر حضوطالیہ کے شاعراورخطیب کی برتری کوتسلیم کرتے ہوئے اسلام قبول کرلیا۔ دیکھا جائے تو وفیر بنی تميم كامطالبه بالكل لا يعنى تها، بالفرض ا كرمسلمانون كاشاعراورخطيب مقابله مين شكست بهي كهاجات تو پھر بھی اسلام کی حقانیت میں کوئی شک نہ تھا، کین اس کے باوجود آپ کی ہے ان کے رسم ورواج کا احترام کیا۔(11)اس سے ضمناً بینکتہ برآ مدہوتا ہے کہ مسلمانوں کو ہر شعبۂ زندگی میں کمال کی منزل پر ہونا جاہیے۔

امن وسلامتی اورکشت وخون سے بیجاؤ کے لئے اسلام کس حد تک جانے کے لئے تیار ہے۔ اس کی ایک منفر داور قابل تقلید مثال صلح حدیسه کا معاہدہ ہے۔ جب قریش کے سفیروں نے "بسیم الله الوحمن الوحيم" كلص يراعراض كياتو آهيات عربول ك قديم طريق كمطابق "با سمك اللهم" كلصفي يرراضي موكن اورجب انهول في محمد رسول الله" كصفي يراعتراض كيا تو آ ہے اللہ نے حضرت علی گوتکم دیا کہ وہ ان کے مطالبے کے مطابق محمد بن عبداللہ ہی لکھ دیں۔(12) کئی مواقع پر رسول اکرم ایستانی نے اپنے موقف پر قائم رہتے ہوئے بین الاقوامی قانون اور عرف کا احترام کیا۔ جب حضور اللہ کا مسلمہ کڈاب کے سفیروں سے مکالمہ ہوا تو آپ اللہ نے ان سے دریافت فرمایا که کیاتم مسلمه کونی مانتے ہو؟ تو انھوں نے کہا: ہاں ،اس برآ ہے ایک نے فرمایا: اگر سفیروں کاقتل جائز ہوتا تو میں تمہیں قتل کروادیتا۔ دیکھئے اسلام میں مرید کی سزاقتل ہے لیکن آپ ایک ا نے ان پر بیرحد جاری نہیں کی بلکہ فر مایا کہ چونکہ عالمی قانون بیہ ہے کہ سفیروں کو آنہیں کیا جا تااس لئے میں تنہیں چیوڑ رہا ہوں ورنہ میں تنہیں قتل کروادیتا۔(13)

انسانی بنیادوں پر تعلقات استوار کرنے کی اس بہتر مثال اور کیا ہوگی کہ سفر طائف سے واپسی پر جب آ ہے ایک کے مکہ میں داخلہ دشوار ہو گیا تو آ ہے ایک نے مشہور سر دار مطعم بن عدی کی پناہ حاصل کی اور چرمکہ میں داخل ہوئے۔(14) حالانکہ بحثیت نبی آپ آپ آلیہ اس پناہ کے جاج نہ تھے اس کے کہ آپ آلیہ آب اللہ کی حفاظت میں تھے۔(15) ظاہر ہے کہ یہ سرف مسلمانوں کے لئے ایک نمونہ تھا کہ عقائد ونظریات سے بلند ہوکر بھی خالص انسانی بنیا دوں پر کسی سے مدد کی اور دی جاسکتی ہے۔ اس طرح شعب ابی طالب میں محصوری کا دور بھی خالص انسانی بنیا دوں پر بنیا دوں پر تعلقات قائم نباہنے کی خوبصورت مثال ہے۔ لیکن جہاں تک مشن اور شخص کے تحفظ کی بات بنیا دوں پر تعلقات قائم نباہنے کی خوبصورت مثال ہے۔ لیکن جہاں تک مشن اور شخص کے تحفظ کی بات ہے آپ آپ آپ آپ آپ آپ کی مقصد سے بلنے والانہیں ہوں۔(16)

اس وقت مغربی تہذیب، جوفی الوقت دنیا کی غالب تہذیب ہے، کے ساتھ مسلمانوں کے تعلقات کی نوعیت کیا ہونی چا ہے؟ لحمہ نموجود میں بیسوال جس قدرا ہم ہے اسی قدر نازک بھی ۔ در اصل دنیا کے امن کا انحصار اسی سوال کے درست تجزیے پر ہے۔ بعض نامور مسلمان اہل علم کا نقطہ نظر بیہ ہے کہ اہل مغرب کے طرزِ عمل سے بیحقیقت پوری طرح واضح چکی ہے کہ مغربی تہذیب اور اس کی علمیات ایک پورا پیکے کی ہے اور اہل مغرب اپنی علمیات، ترقیات اور سائنسی ایجادات سے سی اس کی علمیات ایک قوم کو استفادہ کرنے کی اجازت دینے کے لئے تیار نہیں ، جو اپنے تشخیص پر مصر ہو۔ اور چونکہ امت مسلمہ اپنے مخصوص معاشرتی اور تہذیبی پس منظر سے دست بردار ہونے کے لئے تیار نہیں ۔ اس لئے عالم اسلام کے مغربی اقوام کے ساتھ باعزت تعلقات کا امکان نہ ہونے کے برابر ہے۔ (17)
لئے عالم اسلام کے مغربی اقوام کے ساتھ باعزت تعلقات کا امکان نہ ہونے کہ جدید علمیات ، ترقیات اور لئی کیا ہے وہ بہ ہے کہ جدید علمیات ، ترقیات اور لئیا گیا ہے وہ بہ ہے کہ جدید علمیات ، ترقیات اور

سائنسی ایجادات این جگومیس معاشرتی تبدیلی کی حامل بہت سی اقدار لئے ہوئے ہیں اور وہ کیسال طور پر ہرمعاشرے وتہذیب پراثر انداز ہورہی ہیں۔سائنس مشرق ومغرب کی تفریق کی قائل نہیں اور نہ ہی اسے اسلام ،عیسائیت اور یہودیت کشش سے کوئی غرض ہے۔اس گئے 'دنشخوس' کے معاملے میں مسلم معاشرے کو شنجیدگی ہے دیکھنا ہوگا کہ مغربی تہذیب کہاں کہاں پراس کی شناخت کو مسنح کرنے کی دانستہ کوشش کررہی ہے اور یہ کہ جدید علمیات اور سائنس کے لازمی اثرات کیا ہیں؟ جدید علمیات کے لازمی

اثرات کوخواہ نخواہ نکواہ نخواہ نزان نظام نخواہ نکواہ نخواہ نکواہ نکواہ



## حوالهجات

- (1) الحجرات، ۹۹:۳۱
- (2) ابن سعد ، محمد بن سعد بن منتج الزهرى (م ٢٣٠ه)

  <u>الطبقات الكبركل</u> ، (واراحياء التراث العربي ، بيروت ، لبنان ، سن ندارو) ، باب ذكر حضور
  رسول الله صلى الله عليه و سلم حلف الفضول ، ١١/١١
  - (3) ابن بشام، ابوم عبد الملك بن بشام (م ۲۱۸ه) السيرة النبوية، (مكتبة الجمورية مصر، سندارد)، باب حلف الفضول ۱۲۳/۱۱
  - (4) محرحمیدالله، ڈاکٹر (م ۲۰۰۰ء) ''عهد نبوی میں نظام حکمرانی ''ص:۹۹۔۵۰۱ ، (اردواکیڈی سندھ۔کراچی، ۱۹۸۷ء)
- (5) "اورخدا کا ذمہ ایک ہی ہے۔ ان (مسلمانوں میں) کا ادنیٰ ترین فرد بھی کسی کو پناہ دے کرسب پر پابندی عائد کر سکے گا۔ اور ایمان والے باہم بھائی بھائی ہیں (ساری دنیا کے )لوگوں کے مقابل۔ (عہد نبوی میں نظام حکمرانی میں نظام حکم نظام کرانی میں نظام حکم نظام کیں نظام حکمرانی میں نظام کیں نظام کی نظام کرانی میں نظام کی نظام کرانی میں نظام کرانی کرانی میں نظام کرانی کرانی
  - (6) "<u>عهدِ نبوی میں نظام حکمرانی</u> "ص:۱۰۱
  - (7) ''عهد نبوی میں نظام حکمرانی ''ص:99۔۱۰۲
  - (8) "عبدنبويًّ مين نظام حكر إنى "ئص:٢٠١-٥٠١
  - (9) ملاحظه بود فعه نمبر نظام حكمر إنى 'ص:۲٠١٣) ، ملاحظه بود فعه نمبر ۲۵، ۳۱،۲۵،۳۸
    - (10) الطبقات الكبراي، وفدنجران، اراكا
      - (11) <u>المرجع السابق</u>، وفدتيم ،ار١٣
- (12) ابن كثير، ابوالفد اءاساعيل بن كثير الدمشقى (م٢٥ كه)

  البداية والنهاية، (دارالكتب العلمية، بيروت، لبنان، ١٠٠١ء)، باب ذكر سياق البخارى

لعمرة الحديبية،٢/١٩٠

- (13) حضرت عبدالله ابن مسعود سے روایت ہے کہ مسیلہ کدّ اب کے سفیروں کے جواب میں آپ اللّٰہ ا نے فرمایا: "لو کنت قاتلاً رسولاً لقتلت کما، فمضت السنّة أنّ الرّسلَ لا تَقُتُلُ" ("المسند"، حدیث ابن مسعودؓ، ح:۲۵۲/۱٬۳۷۵۲)
  - (14) البداية والنهاية، فصل في ذهابه الى اهل الطائف، ١٣٦/٢
    - (15) المائده ١٤:٥
- (16) البداية والنهاية ، فصل في تاليب الملا من قريش على رسول الله صلى الله عليه وسلم واصحابه بعمه ابي طالب ١٠/٢٠
  - 17) محموداحدغازی،ڈاکٹر

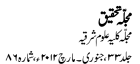
مسلمانون كاديني وعصري نظام تعليم ، (الشريعة ا كادمي ، گوجرا نواله ، ٢٠٠٩ ء ) ، ٣٣٠ تا ٢٢٠

- (i) Mohammad Ayoob, The many faces of political Islam, Religion and politics in the modern world (Ann Arbor MI: University Michigan press, 2008, p.34
- (ii) Zaynab Saleem, Islam and international relations, Saturday, 05
   September 2009 11:11,http://www.khilafah.com/
   index.php/the-khilafah/ foreign-policy/
   7499-islam-and-international-relations,retrieved on 30-12-2010.



Majallah Tahqiq

Research Journal of the Faculty of Oriental Learning Vol: 33, Sr.No.86, 2012, pp 43 - 75



# کلچر: تهذیب اورانسان (ارتقائی صورت حال)

ڈاکٹر حنیف خلیل ☆

#### **Abstract:**

The human being of the present time came to the step of culture and civilization through various stages. Now the man called cultured and civilized.

In this paper it has been described that what was the social status of the man in ancient time and through which process and stages he reached to the present civilized and cultured period. The definition of culture and civilization and the difference between these two anthropological terms also has been given with various references and than it has been shown that how with the passage of time and the improvement of social structure in human life, the people brought changes in their life style, behavior and social values and at the present time where the human being stands. It is also certain that with the changing situation of the word the human being still is in search of progress and thus he is putting further steps towards progress.

ثقافت یا کلچر کے مجموعی مفہوم کو ابولاع پاز حفیظ صدیقی نے کشاف تنقیدی اصطلاحات میں ان الفاظ میں سمویا ہے:

الفاظ میں سمویا ہے:

اسٹنٹ یروفیسر بیشنل انسٹیٹیوٹ آف یا کتان سٹڈیز، قائد اعظم یو نیورسٹی، اسلام آباد

انگریزی لفظ کلچر کی مکمل ومتندتعریف بہت مشکل ہے۔اس لفظ کے لیے دیگر الفاظ تہذیب،تمدن اور ثقافت استعال ہوتے ہیں۔ بیتمام الفاظ تقریباً ایک جیسے مفاہیم ادا کرتے ہیں۔

ڈاکٹر غلام جیلانی برق نے ان تمام الفاظ کے لغوی اور اصطلاحی معنوں سے اس کی تعریف متعین کی ہے۔ وہ ان الفاظ کا تجزیہ یوں کرتے ہیں۔

#### 1۔ ثقافت

یی زبان کامصدرہے۔بابہے:

ثَقِف يا ثَقَفَ يا ثَقُفَ ثقفاً و ثَقَفاً و ثَقافتهً زِيرِك ـ دانا اور بوشار

ثَقَفَه، : ؤوأس ي دانش مين بره كيا ـ

ثَقِفَ الكلام: وُ هبات كوفوراً سجه كيا\_

ثَقَّفَ الرُّمحَ: أس في نيز كوسِدها كيا-

ثَقِيف : دانا ـ زيرك

ان لغوی معانی ہی ہے اس کامفہُوم متعبیّن ہوجا تا ہے۔کوئی شخص علم کے بغیر دانش حاصل نہیں کر سکتا۔ پس دُنیا کے تمام علوم وفنون ثقافت کے تحت آتے ہیں۔ گزشتہ دس پندرہ برس سے قص وسرُ ودکو بھی ثقافت کا نام دیا جارہا ہے۔ اِس لفظ کا یہ اِستعال سرُ ود کے لیے تو بُرُدُ واَ درست ہے کہ جو چیز گائی

جاتی ہے۔ وُ وعموماً علمی ہوتی ہے کین ایک حسینہ کے جذبات انگیز رقص کو ثقافت کا نام دینا صحیح نہیں۔ ثقافت دانِش کو کہتے ہیں اورایک نامحرم حسینہ کو نیجا نا اِسلامی نقطہ نگاہ سے دانش نہیں بلکہ حمافت ہے۔

## 2\_ تمُدّ ن

ي بھى عربى زبان كالفظ ہے جس كامفہُوم ہے شہر ميں آباد ہونا۔

مَدَنَ بالمكان : وُهمكان مِين آباد هو كيا ـ

مَدَنَ المدينة : وُه شهر مين آباد هو كيا ـ

مَدَّن المدائن : أس في شهر بنائ اوربسائ ـ

تَمَدَّنَ : أس في شهر يول كي طريقي اختيار كر لي اور كنوارين

چھوڑ دیا۔

سیّر علی بلگرامی'' تمُدّ نِعرب' میں اِس لفظ کوتہذیب کے مترادف قرار دیتے ہیں کیکن میرے ہاں یہ تہذیب کے اُس پہلوکا نام ہے جس کا تعلّق عمارات، باغات، انہاراور شاہراہوں سے ہو۔ ہماری حسین عمارات اور چیکیلی شاہراہیں، ہمارا تمُدّ ن ہیں۔ اِس لفظ کا دائرہ ہم فرنیچر، لباس اور ظرُ وف تک مجھی وسیع کر سکتے ہیں کین علم ودانش کو مَدُ گُن نہیں کہ سکتے۔

# 3- کلچر

یہ انگریزی زبان کالفظ ہے جس کے فظی معنی ہیں: ہل چلانا، پالنا، تربیت دینااور قُو ائے ذہنی کو چیکا نا (تعلیم،مُطالعہ اورمشاہدہ سے ) کسی کھیت میں ہل چلا کراُ سے نرم کرنا،کھا دڈ النا، بے کار بُوٹیوں کو اکھیڑنا اوراُ سے یانی دیناا گیری کلچرکہلا تا ہے۔

ایگری : زمین،کھیت اور

کلچو : زمین کوکاشت کے لیے تیار کرنا ہے۔

تہذیب دِل ہے جنم لیتی ہے۔دل کوایک کھیت تجھیے جِسے نرم کرنا،حسد،نفرت اور نُخل وغیرہ کے خاردار بودے اکھیڑنا،اُس میں انسانی محبت اوردیگر جذباتِ صالحہ کا بیج بونا،قر آنی تعلیمات ہے آبیاری

كرنااورشيطاني ترغيبات سے بيانا كلچرہے۔

بعض لوك كلچراورتهذيب كومهم معنى سجھتے ہيں مثلاً ٹي۔ايس۔ايليٹ اپني كتاب ديفينيشن آ ف کلچر(ص۱۲۰)میں لکھتاہے:

'' کلچر کہا ہے؟ یہ اُن لوگوں کا اندازِ زندگی ہے جوکسی خاص مقام پامُلک میں انتظے رہتے ہوں۔ پہلچراُن کے آ رٹس،رسوم وتقریبات، عادات اور مذہب میں نظر آتا ہے'۔ لیکن میر بے نقطۂ نگاہ سے کلچرصرف ذہنی جلا ، دانش اور اُس نقطہ نگاہ کا نام ہے جوعلم ،مطالعہ اور ایمان سے پیدا ہوتا ہے۔ اس کاعملی اظہار تہذیب ہے۔ کلچر صرف ذہن کاعمل Mental) (Activity ہے اور تہذیب، ڈبنی تصویر ات اور خارجی اعمال ہر دو کا مجموعہ، ثقافت ، تمدیر ن اور کیجر خاص

ہیں۔ ثقافت کا تعلق علوم وفنون سے ہے۔ تمدّن کا عمارات و باغات سے کلچر کا دانش، ذہنی تصور ات اور ایمانیات سے اور تہذیب ایک عام چیز ہے ان تیوں پر حاوی''۔(۲)

ان الفاظ کی تشریح میں ڈاکٹر غلام جیلانی برق نے تہذیب (Civilization) کو ہاقی تمام الفاظ برحادی ایک الگ اصطلاح قرار دیا ہے لیکن ایسانہیں ہے کیونکہ اُردوالفاظ (جواصل میں عربی سے ماخوذ ہیں )۔ تہذیب وتمدٌ ن دونوں تقریباً ایک جیسے معنوں میں استعال ہوتے ہیں۔تمدٌ ن سے مراد ہے رہائش، زندگی بسر کرنا اورخصوصی طور پرشہری زندگی۔اس طرح تہذیب بھی زندگی گزار نے کے اُس روب کو کہتے ہیں جوزیادہ آ سائشوں سے مالا مال ہوجیسے شہری زندگی ہوتی ہے لیکن کلچر میں جو عربی لفظ ثقافت کے لیے مستعمل ہے اور ان معنوں میں استعال نہیں ہوتا۔ کلچریا ثقافت کا تمام تر دارومدار دہنیعوامل اور انسان کی داخلی زندگی ، رسوم واقد ار اورعلوم وفنون سے ہوتا ہے۔البتہ بھی بھی Civilization اور کلچر دونوں کے یہی معنی لئے جاتے ہیں۔ سید سبط حسن لکھتے ہیں:

''کسی معاشرے کی بامقصد تخلیقات اور ساجی اقدار کے نظام کو تہذیب کہتے ہیں۔ تہذیب معاشرے کی طرزِ زندگی اور طرزِ فکر واحساس کا جو ہر ہوتی ہے۔ چنانچہ زبان، آلات واوزار، بیداوار کےطریقے اور ساجی رشتے ، رہن سہن ، فنون لطیفہ، علم وادب، فلسفه وحکمت،عقائد وافسوں،اخلاق وعادات،رسوم وروایات،عشق ومحبت کےسلوک اور خاندانی تعلقات وغیرہ تہذیب کے مختلف مظاہر ہیں۔

اگریزی زبان میں تہذیب کے لیے ''کیج'' کی اصطلاح استعال ہوتی ہے۔کیجرلاطین زبان کا لفظ ہے۔اس کے لغوی معنی ہیں ''زراعت،شہد کی کھیوں، ریشم کے کیڑوں، سیپوں اور بیکٹیریا کی پرورش یا افزائش کرنا، جسمانی یا دہنی اصلاح وتر تی کھیتی باڑی کرنا۔اُردو، فاری اور عربی میں کلچر کے لیے تہذیب کا لفظ استعال ہوتا ہے۔تہذیب عربی نران کا لفظ ہے۔اس کے گغوی معنی ہیں کسی درخت یا پود نے کوکاٹنا چھاٹنا، تراشنا تاکہ اُس میں نئی شاخیں لکلیں اور نئی کونپلیں کھوٹیں۔ فاری میں تہذیب کے معنی تاکہ اُس میں نئی شاخیں لکلیں اور نئی کونپلیں کھوٹیں۔ فاری میں تہذیب کے معنی د'آ راستن پیراستن، پاک و درست کردن واصلاح نمودن' ہیں۔اُردو میں تہذیب کا لفظ عام طور سے شائنگی کے معنی میں استعال ہوتا ہے۔مثلاً جب ہم کہتے ہیں کہ فلال شخص بڑا مہذب یا فتہ ہے تو اس سے ہماری مراد یہ ہوتی ہے کہ خض مذکور کی بات چیت کرنے، اٹھنے بیٹھنے اور کھانے پینے کا انداز اور رہن سہن کا طریقہ ہمارے روائتی معیار کے مطابق ہے۔وہ ہمارے آ دا ہے جبلس کو بڑی خوبی سے ادا کرتا ہے اور شعروشا عری یا فون لطیفہ کا شخر اذوتی رکھتا ہے''۔(۱۳)

سبط حسن نے بھی تہذیب Civilization کی جوتعریف کی ہے اور تہذیب کے جوتر کیبی عناصر (Basic Points) بتائے ہیں اُن سے پتہ چلتا ہے کہ وہ تہذیب (Civilization) اور کلچر (Civilization) کو ایک معنی میں لیتا ہے۔ البتہ تہذیب اور کلچر کی جدید تعریف بتانے والوں میں سرسید احمد خان کوسب سے پہلا دانشور قرار دیا ہے۔ سرسید کی تعریف کو (Qoute) کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

''سو لائزیشن انگریزی لفظ ہے جس کا تہذیب ہم نے ترجمہ کیا ہے۔ گر اس کے معنی نہایت وسیع ہیں۔ اس سے مراد ہے انسان کے تمام افعال ارادی ، اخلاق اور معاملات اور معاشرت ، تمدن اور طریقۂ تمدن اور صرف اوقات اور علوم اور ہوتتم کے فنون و ہنر کو

اعلیٰ درجے کی عمد گی پر پہنچا نا اوران کونہایت خو بی وخوش اسلو بی سے برتنا جس سے اصل خوثی اورجسمانی خوبی ہوتی ہےاورتمکین ووقاراور قدرومنزلت حاصل کی جاتی ہےاور وحشانه بن اورانسانیت میں تمیزنظر آتی ہے'۔ (۴) کلچرکی تعریف انسائیکلوییڈیا بریٹانیکانے اس طرح کی ہے:

"Culture may be defined as behaviour peculiar to Homo Sepiens, together with material objects used as an integral part of this behaviour, Specifically Culture consists of language, ideas, beliefs, customs, codes, institutions, tools, techniques, works of art, rituals, ceremonies and so on. The existance and use of culture depends upon an ability possessed by mean alone.(5)

: 2.7

'' ثقافت کی تعریف میں کیفیات پرتوجہ دی جاتی ہے۔خصوصی طور پر ثقافت کے اجزاء میں زبان، خیالات، عقائد، رسومات، اطوار، ادارے، ذرائع، طریقیہ ہائے زندگی،فنون اقدار،تہواروغیرہ شامل ہیں۔ ثقافت کا وجودعمو ماً معنوی اجزاء سےنمودار ہوتاہے۔''

A Dictionary of Philosophy

"All the material and spritual values and the means of creating, utalizing and passing them on, created by society in the course of history".(6)

ترجمه:

'' تاریخی سفر میں کسی معاشر ہے کے تمام مادی معنوی اقد اراوران کی تخلیق اوران تخلیقی اقدارکو بروئے کا رلا نا ثقافت کے زم ہے میں آتا ہے۔''

# ڈاکٹر جمیل جالبی نے کلچر کی تعریف میں لکھاہے:

"We can now define culture as that whole whose parts are religion, beliefs, intelectual disciplines, morals, daily transactions, social giving, arts and crafts, customs and folkways, laws, common occupational and all those habits which one acquires as a member of society, which form bonds of cooperation, affinity and unity among individuals and groups with different & dispositions and interests, and which constitutes urbanity as distict from barbarism culture also includes things like developing different activities, narrow mindedness and intolerance, engendering, self respect, self sacrifice and loyalty, refining modes of living, morals and manners, common habits and ways of speaking, regarding one's traditions and history with respect and at the same time improving them."(7)

ترجمه:

''اب ہم ثقافت کی تعریف میں کہہ سکتے ہیں کہ فدہب، عقائد، دانشورانہ طریقہ کار، اخلاقیات، روزمرہ کی زندگی ساجی اقدار، فنونِ لطیفہ، روایات وعوامی اقدار، قوانین وہ تمام اطوار جوساج سے سکھے جاتے ہیں، جس سے ایک دوسرے کے ساتھ تعاون، پیجہتی اور باہمی امور کی پیمیل کا جذبہ انفرادی اور اجتماعی لحاظ سے جنم لیتا ہے اور جو بربریت سے ہٹ کر تمد ٹی زندگی سنوار نے میں مدد دیتے ہیں، یہ تمام تر ثقافتی اجزاء ہیں۔ ثقافت، تنگ نظری اور غیر کچلدار روئے کوختم کر کے احترام اور ایثار کوسامنے لاتا ہے جس سے زندگی گزار نے کی اقدار، اخلاقیات، عمومی عادات، طرز گفتگو، سی معاشر کے کی مخصوص روایات اور تاریخی کیس منظر کے تناظر میں دیکھے جاتے ہیں۔''

# کلچر (Culture) کی تعریف "Sociological Point of Veiw" سے (Culture) کا William F. Ogburn

"One of the earliest definitions of culture placed its origin with the coming of man, rather than with the coming of the vertebrates. The frequently quoted definition of Tylor says that "Culture is that complex whole which includes knowledge, belief, art, morals, law, custom and any other capabilites acquired by man as a member of society". Redfield also speaks of culture as "an organized body of conventional understandings manifest in art and artifact, which, persisting through tradition, characterises a human group". Other students of culture, intent on making culture a distinctly human trait, object to calling any of the behaviour of the lower animals culture".(8)

ترجمه:

ثقافت کی ابتدائی تعریف انسان کے ظہور کے ساتھ متعین کی جاسکتی ہے۔ ٹیلر ہے:

'' ثقافت میں انسانی معاشر ہے کی تعلیمی حالت، عقیدہ فن، قانون، روایات اور دیگرایسے اجزاء کا پتہ چلتا ہے جو انسان ساج سے حاصل کرتا ہے۔ ایلڈ فیلڈ نے ثقافت کے بارے میں کہا ہے کہ باہمی افہام و تفہیم کی وہ شکل جس سے معاشرتی روایات و خصوصیات کا پتہ چلے۔ ثقافت کے دیگر طلباء اس بات پرمُصر ہیں کہ ثقافت ایک منفر دخاصیت کا نام ہے جو حیوانی ثقافت کی کسی بھی کیفیت کو دعوت دیتی ہے۔

کلچر کی ان تعریفوں میں یہ بات سامنے آئی ہے کہ تہذیب (Civilization) بھی کلچر کا

ایک حصہ ہے جواردویا عربی لفظ تمدّن (Tammadun) کوبھی اپنے وسیع مفہوم میں ضم کرتا ہے یعنی انسانی افعال اور معاشرتی زندگی کے Objective دونوں اقدار (Values) کا انسانی افعال اور معاشرتی زندگی کے Objective دونوں اقدار (Civilization) کا لفظ بہت وسیع معنوں میں لیا احاطہ کرتی ہے۔ اسی وجہ سے ویل ڈیورانٹ نے نے (Civilization) کا لفظ بہت وسیع معنوں میں لیا ہے جس سے اُس کا مقصد کلچر ہی ہے۔ ویل ڈیورانٹ تہذیب (Civilization) کے معاشرتی اقدار میں تین چیزوں کا ذکر کرتے ہیں: مختلف رُخ پر بات کرتا ہے۔ وہ Civilization کی معاشرتی اقدار میں تین چیزوں کا ذکر کرتے ہیں:

- (۱) شکارے کاشت تک انسانی زندگی
  - (۲) صنعت کی بنیادیں
  - (۳) معاشی نظیم (System)

اور پھر Civilization کے سیاسی عوامل میں مندرجہ ذیل کا ذکر کرتے ہیں:

- (۱) ریاست
- (۲) قانون
- (٣) خاندان

Civilization کے اخلاقی عناصر میں ان عوامل کا ذکر کرتے ہیں:

- (۱) شادی
- (۲) جنسی اخلاقیات
- (٣) ساجي اخلاقيات
  - (۴) ندېب

اور Civilization کے ذبنی عوامل میں درجہ ذیل اقتدار کا ذکر کرتے ہیں:

- (۱) تجرير
- (۲) سائنس
- (۳) آرك

اگرہم ویل ڈیورانٹ کے بتائے ہوئے عوامل ومحرکات میں سے کلچراور تہذیب کوعلیحدہ کرنا عامیں تو یوں کہ سکتے ہیں کہ پہلے بنائے ہوئے تین عوامل تہذیب سے تعلق رکھتے ہیں جوعموماً Objective یا خارجی ہیں یاشہری زندگی ،مکانات، تقمیرات اور زندگی کے مادی وسائل سے متعلق ہیں اور ماتی عوامل جوانسانی زندگی کے روحانی (Spiritual) ، اخلاتی اور داخلی (Subjective) محرکات سے متعلق ہیں جن میں علوم وفنون (Science and Arts) اور رسوم ورواج اور طرزِ زندگی کے دیگر عوامل شامل ہیں۔وہ تمام تر کلچر (Culture) سے متعلق ہیں۔

کلچراور Civilization پر ہمارے چنداور دانشوروں نے بھی اظہارِ خیال کیا ہے جن میں سے چند حوالے پیش کئے جاتے ہیں ۔ ناموراسکالرمحد یوسف عباس کلچراور Civilization کے فرق پر بات کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"Another difficulty arises from the delimitation of culture and civilization. There is a subtle difference. Civilization comprehends the ways of living and portrays the stages in the steady march of man from the Palelithic age, embracing different phases of development, to the modern age of automation. Material progress is a fascinating study of the interaction of man and his environment and his struggle for the fulfilment of his material needs exemplified by agriculture, trade, industry and towns etc. But culture pertains to the ways of thinking enshrined in religion, philosophy, sciences and fine arts. At the creative level it finds expression in artistic and literary output. Primarily a cerebral activity, it involves cultivation of artistic expression. Exploration of higher human thought, as in religion philosophy, mathematics and sciences and fine arts implies the exercise of extra-ordinary talent and effort in contrast to the acquisition of skills. Hence culture reflects, if not entirely a different phenomenon from civilization, at least a different area of emphasis. Since civilization and culture are so inseparably interwined together no definite and fool proof definition may be possible."(9)

ترجمه:

تقافت اور تہذیب کی اصطلاحات واضح کرنے میں ایک مشکل ہے۔ دونوں اصطلاحات میں بنیادی فرق ہے۔ تہذیب طرزِ زندگی کے بارے میں بنا تا ہے اور انسانی زندگی کے ارتقائی مدارج کو ابتدائی دور سے جدید دور تک تدریجاً واضح کرتا ہے۔ انسان کی مادی زندگی کا ارتقائی مطالعہ کرتا ہے۔ انسانوں کا میل جول ، ماحول اور مادی ضروریات کی شمیل کے لئے کی گئی کوششوں جیسے زراعت، تجارت، صنعت اور آبادکاریوں کے بارے میں بتا تا ہے لیکن ثقافت، مذہب، فلسفہ اور علوم وفنون میں سوچنے کی صلاحیت کو واضح کرتا ہے۔ تخلیقی سطح پر ثقافت، فنی اوراد بی میدانوں میں اظہارِ خیال کو واضح کرتا ہے۔ آبالی صلاحیتوں کو کھارنا ثقافت کا کام ہے۔ یوں ثقافت نہ صرف خیال کو واضح کرتا ہے۔ اعلی صلاحیتوں کو کھارنا ثقافت کا کام ہے۔ یوں ثقافت نہ صرف خیال کو واضح کرتا ہے۔ اعلی صلاحیتوں کو کھارنا ثقافت کا کام ہے۔ یوں ثقافت نہ ہمات کی جامع داخلی منظرنا مہ کی سطح پر بلکہ علا قائی اقدار کی سطح پر بھی تہذیب سے بہت مختلف ہے اس لئے تہذیب و تمد "ن کے اس تعلق اور فرق کو د کیکھتے ہوں۔ دونوں اصطلاحات کی جامع تعریف کرناممکن نہیں۔

ایک اور اسکالر محمصدیق کلیم کلچر اور Civilization کو تاریخی پس منظر میں Define کرتے ہیں اور بجائے اس کے کہ Civilization کو کلچر کی جز (Part) سمجھیں وہ کلچر کو Civilization کی روح قرار دیتے ہیں۔وہ لکھتے ہیں:

"To me civilisation and culture are vague terms. WhenI think of these two words, they conjure up certain pictures in my mind, they even suggest some ideas and the patterns

in which they were worked out. One of the pitfalls in the historical approach to a question like this is, depending upon the temperament of the theorist, the primitivisation of the past. In this lies the strength and the weaknewss of such an approach. The past may be glorified or denounced. It needs and arduous scientific historian not only to dig up the past but also to resurrect it as such.

I have never been able to understand exactly from what point of history civilisation started. We talk of the old civilisations and the primitive peoples before them, we also talk of primitive civilisations. As a layman, I have always preferred to believe that, with the first effort of the primitive man at providing himself against nature, civilisation did set in. This has its counterpart in his first drawings on the walls of the caves that he did to occupy his leisure.

This was the point from which both scientific and artistic activity, that is cultural activity, originated, say, in its embroyonic form. Another idea, I am inclined to believe in is the cyclic theory of history. Civilisations have always evolved up to a certain point, even a glorious apex, and then perished as for example, the Babylonian or the Roman civilisation; in some cases, like the Chiness civilisation, they have stagnated over centuries."(10)

ترجمه:

میری نظر میں تہذیب اور ثقافت بہت قریبی اصطلاحات ہیں۔ جب میں ان دونوں اصطلاحات کے بارے میں سوچتا ہوں تو میرے ذہن میں واضح تصوّ رات آ جاتے ہیں حتی کہ ایسے خیالات بھی آ جاتے ہیں جیسے ایک تاریخی حوالے سے ایک سوال ذہن میں اُکھرے جس کی وجہ سے شعور ماضی کے آئینے میں جھا نکتا ہے رید کہ ماضی شاندار ہونا حیا ہے۔

مجھے واضح طور پر سیمجھ میں نہیں آتا کہ تاریخی لحاظ سے تہذیب کی ابتدا کس نقطہ نظر سے ہوتی ہے۔ ہم قدیم تہذیب اور ابتدائی دور کے انسان کے بارے میں بات کرتے ہیں۔ میں عموماً اس عقیدے پر ہوتا ہوں کہ انسان نے ابتدا میں اپنے گئے فطرت کے خلاف تحفظ کی ڈھونڈ لگائی اور تہذیب نے اس کی مدد کی۔ اس کے لئے پہلے انسان نے دیواروں پر نقوش کندہ کئے۔ یہیں سے ابتداء میں سائنسی اور فنی، دونوں حوالوں سے دیواروں پر نقوش کندہ کئے۔ یہیں سے ابتداء میں سائنسی اور فنی، دونوں حوالوں سے نقافتی سرگری نمودار ہوئی۔ میر اایک اور میدان سے ہے کہ تاریخی لحاظ سے زندگی کے دائرہ ممل کا نظر رہے تھی میرے سامنے ہے جس کی روسے تہذیب عموماً ایک مرکزی نقطہ کے گرد گھوتی رہی جیسے بابلی اور رومن تہذیبوں کا مرکزی نقطہ۔ بعض اوقات چینی تہذیب کو کھوتی رہی جیسے بابلی اور رومن تہذیبوں کا مرکزی نقطہ۔ بعض اوقات چینی تہذیب کو کھوتی رہی جیسے بابلی اور رومن تہذیب کے کہ بے تہذیب بھی سینکٹر وں سالوں قدیم ہے۔

علی عباس جلالپوری نے بھی اپنی کتاب خردنامہ جلالپوری میں Culture اور Culture اور Civilization ایک معنی بھی بتایا ہے۔البتہ اُردویا عربی لفظ تدن (Tamadun) کوانسانی معاشرہ کی مادی ترقی سے منسوب کیا ہے۔

جلال بوری لکھتے ہیں:

''تہذیب کامعنیٰ ہے''سنوارنا''اور تمدّن کا مطلب ہے شہری زندگی گزارنا۔ تہذیب کے لئے انگریزی کا لفظ کلچراور جرمن کا لفظ کُلُبڑ ہے دونوں کامعنیٰ ہے کھودنا، پیدا کرنا، اُگانا۔ لفظ تہذیب کئی معنوں میں مستعمل ہے۔۔ علم الانسان اصطلاح میں جو کام بھی انسان نے بہ حیثیت انسان کے کیا ہے وہ تہذیب یا کلچر کے شمن میں آئے گا۔۔ کسی خاص قوم کی ذہنی اور ذوقی ترقی اُس مُلک کی تہذیب کی نشان دہی کرتی ہے۔۔ فرد کی نسبت سے تہذیب نفس کا مطلب ہو گا شائستگی ،اد بی وعلمی ذوق ،انسانی ہمدر دی اور مُر وّت،کسی اعلیٰ نصب العین برعقیدہ رکھنا اور اُس کی متعلقہ قدروں کی آبیاری کرنا۔ بعض عُلماء کے خیال میں تمدّ ن تہذیب ہی میں مشمول ہے اُس سے الگنہیں ہے۔ عام طور سے کسی قوم کے علمی فتی اورفکری کارناموں کو اُس کی تہذیب اور مادی ترقی کو اُس کے تمدّ ن سے منسوب کیا جاتا ہے'۔ (11)

ان تمام حوالہ جات سے جو نتیجہ سامنے آتا ہے۔ وہ بیہ ہے کہ اردو اور عربی الفاظ تدن، تہذیب اور ثقافت نے کلچر کی تعریف کو بہت مبہم (Ambiguous) بنا دیا ہے۔ ثقافت کا لفظ Culture کے معنوں میں بھی استعال ہوتا ہے اور ثقافت کے لغوی معنوں میں یہ بھی کہا جاتا ہے کہ ثقفہ (Sagfa) اورور نثه (Virsa) دوایسےالفاظ ہیں جن میں بہت معمولی فرق ہے۔ ثقفہ وہ علمی وفکری اور رسم ورواج کا اثاثہ ہے جواییخ بزرگوں سے نئی نسلوں کو ملتا ہے لیکن اس میں پیضروری نہیں کہ صرف ا پیز قبیلوی اور خاندانی آبا وَاحِداد سے ملے۔اس میں پوری نسل اوراُسی سوسائٹی میں بسنے والے تمام افراد کا حصہ ہوتا ہے جبکہ وراثت صرف خاندانی افراد ہی کاحصّہ ہوتا ہے۔اسی ثقفہ سے ثقافت اور ور ثہ سے وراثت کے الفاظ بنے ہیں۔ پھر ثقافت کوانگریزی لفظ کلچر کے معنوں میں جب استعمال کیا جاتا ہے تو ابہام ( Ambiguity ) پیدا ہوتا ہے۔ اس ابہام میں اور بھی اضافہ تب ہوتا ہے جب "Tehzeeb" کے الفاظ بھی بہت معمولی فرق کے ساتھ اس مفہوم میں استعال ہونے لگتے ہیں۔ انگریزی لفظ Culture اور Civilization بھی اگر چہ ایک ہی معنوں میں استعمال ہوتے ہیں لیکن کچھ سکالروں نے ان دونوں الفاظ میں بیامتیاز کیا ہے کہ Civilisation کا دارومدار زیادہ زمینی آ ثاراور مادی زندگی کے تصور پرخصوصی طور پرشہری زندگی کے تصور پر ہوتا ہے جوار دواور عربی لفظ "Tamadun" اور "Tehzeeb" دونوں کا احاطہ کرتا ہے۔ Culture کا لفظ عموماً معاشرے کے علمی،فکریاورروحانیا قدار سے تعلق رکھتا ہے۔میر بے خیال میں پہفرق دونوںالفاظ کوواضح کرنے اور Cultureاور Civilisation کی تعریف کوواضح کرنے میں بہت مددد سے ہیں اس لیےان دونوں الفاظ میں فرق کرنازیادہ مفید ہے۔

# انسانی تہذیب تاریخ کے آئینے میں

اس کرہ ارض پر انسان کی قدامت اور ابتدائی جغرافیہ کے بارے میں مختلف نظریات ہیں۔
زیادہ دانشور اس بات پر متفق ہیں کہ انسانی تہذیب (Civilisation) کی ابتداو سطی ایشیاء سے ہوئی
ہے کیونکہ یہاں زندہ رہنے کے وسائل، پانی اور خوراک کے ذخائر زیادہ تھے۔ پھر انسانی تہذیب کے
قدیم ترین آثار بھی جن علاقوں سے ملے ہیں ان میں موجودہ پاکستانی جغرافیہ اور یہاں کی اقوام
سر فہرست ہیں۔

کے مغربی دانشور اور ماہرین علم الارض (Geologists) نے انسان کے مہذب (Civilized) ورسے پہلے انسانی زندگی کے تین ادوار بتائے جن کوغیر مہذب ادوار بھی کہتے ہیں لیکن یہی غیر مہذب ادوار تہذیب کے لیے ابتدائی کڑیاں (Chains) کی حیثیت رکھتی ہیں۔مہذب دورسے پہلے کا پس منظرواضح کرنے کے لیے چندحوالے پیش کرتے ہیں۔

ڈاکٹر وزیر آغا نے اپنی اردو کتاب ''اُردو شاعری کا مزاج'' میں مغربی دانشور "Hungtington" کی کتاب "Hungtington" کے حوالے سے لکھا

ے:

'' فدہبی روایات اور دیو مالائی کہانیوں میں تخلیق حیات کا جووا قع درج ہے۔ علم الانسان کی تحقیقات بھی اس کی توثیق کرتی ہے۔ علم الانسان کے مطابق انسانی زندگی کا وہ دور جسے فہبی روایات میں بہشت کا پرسکون دور کہا گیا ہے، دراصل جنگل کی زندگی کا وہ طویل دور تھا، جس میں انسان کو بغیر کسی تگ ودو کے ہر شے حاصل ہوجاتی تھی۔ جنگل کا میڈ 'باغ عدن' وسطی ایشیا اور تبت کا وہ میدان تھا جو ابتدا سطح سمندر سے کچھزیا دہ بلند نہیں تھا۔ یہ وہ زمانہ (تقریباً میس یا تمیں لاکھ برس قبل) جب ابھی الیس، کوہ قاف، ہمالیہ اور جود میں نہیں آیا تھا۔ چنا نچہ وسطی ایشیا اور تبت کے ہمالیہ اور ورخت کے میان میں ہر طرف گھنے جنگل تھے۔خوراک کی فراوانی تھی اور انسان کو درخت

سے اتر کر حیوان سے متصادم ہونے کی ضرورت دربیش نتھی۔ پھریکا یک بن (Yin) کا یہ دورختم ہو گیا زمین نے سکڑ ناشروع کیا اوراس کے نتیجے میں الیس سے لے کرچین تک پہاڑوں کا ایک سلسلہ وجود میں آگیا جو ہلال سے مشابہ ہے۔ زمین کے اس ابھار کا نتیجہ بہ نکلا کہ نمدار ہواؤں کے راستے میں ایک دیوارسی کھڑی ہوگئی اور تبت اور وسطی ایشیا کے میدان خشک ہونے لگے۔ پہلے جنگل چھدرے ہوئے اور پھر نابود ہو گئے اور انسان کو بادل نخواسته درخت سے زمین براتر نابرا۔ ماہرین علم الانسان اسے زوال آ دم سے موسوم کرتے ہیں''۔(12)

فریڈرک اینگلس کہتاہے کہ:

''مشرق میں بربریت کے درمیانی دور کی ان جانوروں کے پالنے سے ہوئی جودودھ دیتے تھے اور جن کا گوشت کھایا جاتا تھالیکن معلوم ہوتا ہے کہ لوگ اس دور میں بہت دنوں تک بودوں کی کھیتی کے بارے میں کچھ ہیں جانتے تھے۔ ایبا لگتا ہے کہ مویثی یا لنے اور جانوروں کے بڑے بڑے جھنڈ اور رپوڑ بنانے کی وجہ سے ہی آ ریا اور سامی لوگ عہد بربریت کے باقی لوگوں سے مختلف ہو گئے تھے۔ پوری اورایشیا کے آریاؤں میں مویشیوں کے نام آج بھی مشترک ہیں لیکن قابل کاشت بودوں کے نام نہیں ملتے۔عدہ اور مناسب جگہوں میں جانوروں کے ربوڑ اور جھنڈ بننے سے گلہ بانی کی زندگی کا آغاز ہوا۔سامیوں میں دجلہ اور فرات کے مرغز اروں میں اور آریاؤں میں ہندوستان کےمیدانوں اورآ مودریا اورسپر دریا اور دان اور دنبیر کی وادیوں میں مویثی یالنا غالبًا ان ہی چرا گاہوں کی سرحدوں سے شروع ہوا ہوگا۔اس لیے بعد میں آنے والی نسلوں کواپیامعلوم ہوا کہ گلہ بانی کرنے والی قوموں کا آغازان ہی جگہوں میں ہوا روگا''<sub>-</sub>(13) معروف دانشور، فلسفی اور Geologist وِل ڈیورانٹ (Will Durant) جدید حجری دور سے متعلق انسانی تہذیب(Human Civilization) کے بارے میں لکھتے ہیں:

''سم ۱۹۵۶ء میں موسم سر ما خلاف معمول خشک تھا، سوئٹر رلینڈ کی جمیلوں کی سطح گر گئی تھی اور قبل از تاریخ ایک اور عہد کا انکشاف ہوا تھا۔ ان جمیلوں میں دوسومقامات پر ایسے ڈھیر پائے گئے جو تمیں سے ستر صدیوں تک پانی میں کھڑے رہے تھے۔ ان تو دوں کی تر تیب اس بات کی نشاندہ کی کرتی تھی کہ ان پر چھوٹے چھوٹے گاؤں بنائے گئے تھے۔ شاید تنہائی یا دفاع کے لیے ہرایک زمین کے ساتھ ایک تنگ بل کی مدد سے جھے۔ شاید تنہائی یا دفاع کے لیے ہرایک زمین کے ساتھ ایک تنگ بل کی مدد سے جڑا ہوا تھا۔ گھروں کے فریم ورک ادھر ادھر پانی کے کھیل سے بچے ہوئے کھڑے متے۔ ان کھنڈرات میں ہڈی اور پھر کے سیقل زدہ اوز ارتبے جو ماہر بن آثار قدیمہ کے لیے سے جو ایشیا میں دیں ہزار سال قبل اذمیج اور یورپ میں یانچ ہزار سال قبل اذمیج واقع ہوا''۔ (14)

انگلتان کے ماہرعلم الانسان اورفلسفی رابرٹ بریفالٹ بھی افسانوی روایات کی نفی کرتے ہوئے جدید سائنسی نقطۂ نظر سے اظہارِ خیال کرتے ہیں:

''بطلیموسی دنیا کی مانندسل انسانی کی رفتار زندگی کے متعلق ہمار بے تصورات نہایت بے حقیقت اوراد نی اور ناقص تھے۔ ہماری افرینش کی اولین حدیم ۲۰۰۰ قبل مسے تسلیم کرلی گئی اور اس تاریخ تک پہنچنے سے بہت پہلے تاریخ کی''رواتی داستان' اپنی ابتدائی کہانی کی طرح زیادہ ترنسلی ، خاندانی اور مذہبی تعظیم و تکریم سے تعلق رکھتی تھی اور خالص افسانوی ضمیاتی حثیت اختیار کر گئی تھی۔ پھر جس طرح سائنس کے بیدار کن علم نے کا نئات کے متعلق بے حقیقت نظریات کے گنبدوں کوتوڑ کران آفتاب افروز لامحدود خلاؤں کا اکتثاف کیا جن میں ہماری لرزتی ہوئی زمین رواں دواں ہے، اسی طرح اس کی درخشاں ترتی سے افسانوں کی دھند بھی جھٹ گئی اور ہمیں موقع دیا گیا کہ ہم انسان کی درخشاں ترتی سے افسانوں کی دھند بھی جھٹ گئی اور ہمیں موقع دیا گیا کہ ہم انسان

کی طول طویل اور چیرت انگیز رفتارتر قی کواس کے طبعی وقد رتی منظراور تناسب میں دیکھ سکیں۔ وہ از منہ جو بھی داستانوں اور افسانوں کے جنات اور عفریتوں سے آیا دیتھے، اب ان قوموں کی گزرگاہ نظر آنے لگے جنھوں نے ہماری ثقافت کی تعمیر میں حصہ لیا تھا۔ پور یا دیوی کریٹ کی دوشا خدسروں والی کشتیوں پرسوار چلی آ رہی تھی، جوسرز مین نیل اور سواحل الیجہ سے اٹلی اور ہسیانیہ کی طرف در میانی سمندر کو طے کر رہی تھیں۔ گدھوں کے گفتٹیاں بجاتے ہوئے کارواں دو دریاؤں کی سرز مین سے ثقافت کے ساز وسامان لے کرسر پر چوٹیاں رکھنے والے حتیوں کی سرز مین سے پوکسین اور فریجیا تک پہنچ رہے تھے اور پی ثقافت تخلیق عالم کی اس تاریخ سے بہت پہلے وجود میں آ چکی تھی ۔ جوآ رچ بشيآ شرنے مقرر کي تھي۔اس ثقافت كے ميرينينے سے دس ہزار برس بيشتر ہم د کیھتے ہیں کہ میگڈلینیا کے باشندےایئے مندروں کے غاروں کو مشجروں اور کتبوں سے آ راستہ کررہے تھےاور حیوانات کے مصنوعی چیزے پہن کراسنے رسوم میں رقص کررہے تھے اور یہ چیرے اسی قتم کے تھے جوا ٹیک کی دوشیزا کیں ''آ رحمیس برور دینا'' کے معبد میں پہننے والی تھیں اور وہ جن کے عجیب وغریب د ہانوں سے ایسکیلیا کے گیتوں کے ٹیے گئے جانے والے تھے لیکن یہ یاد رکھنا جا ہیے کہ آخری برفانی زمانے کی بیہ وحثیا نہ ثقافت بھی ایک یکے ہوئے پھل کی طرح تھی جو لاکھوں برس کی درجہ بدرجہ اور مرحلہ بہ مرحلہ ترقی کے بعد پیدا ہوا تھا اور بیاعصار وازمنہ کانسلسل بھی خلائے فلکساتی کے فاصلوں کی طرح ہمار تخیل کی استطاعت سے باہر ہے''۔(15)

بریفالٹ میری تہذیب سے پہلے انسانی زندگی کوغیر مہذب قرار دیتے ہیں اگر چہومیری تہذیب سے ہزاروں برس پہلے بھی انسان تہذیب وتدن کی طرف مائل تھالیکن تہذیب کی نگھری صورت سومیر یوں کے ہاں ملتی ہے۔اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ آیا سومیری تہذیب بھی وسطی ایشیا کا حصہ ہے پابہ تہذیب کسی دوسرے خطہ زمین پرتشکیل پائی ہے۔اس سلسلے میں تاریخی حقائق زیادہ واضح

نہیں ہیں لہذا ماقبل تاریخی دور میں جھانکنا پڑے گا۔معروف تاریخ دان اور دانشور مارگن انسانی دور کی وحشت سے تہذیب تک مذریجی سفرکو تین ادوار میں تقسیم کرتے ہیں۔

عہدو حشت، عہد بربریت اور عہد تہذیب ان تین ادوار کا تدریجی ارتقابوں ظاہر کرتے ہیں:

'' پہلے دور میں انسان نے شکار کرنا سیکھا، تیر کمان ایجاد ہوئی، درختوں کی چھال اور
شاخوں سے عام استعال کی اشیاء اور پھر سے اوز اربنائے گئے۔ اس عہد میں تیر کمان
کی وہی حیثیت تھی، جوعہد بربریت میں لوہ اور تلوار اور عہد تہذیب میں بارود کے
ہمای کی وہی حیثیت تھی، جوعہد بربریت میں لوہ اور تلوار اور عہد تہذیب میں بارود کے
ہمای انسان ہماری نظر میں تی اور تہذیب یافتہ ہوتا گیا۔ ۔۔۔۔۔دوسرے دور میں برتن سازی،
انسان ہماری نظر میں تی اور تہذیب یافتہ ہوتا گیا۔ ۔۔۔۔۔دوسرے دور میں برتن سازی،
جانور پالنا، ان کی نسل کشی، پودوں کی کاشت، کچی اینٹ بنانا شامل کیا جاتا ہے۔
جانور پالنا، ان کی نسل کشی، پودوں کی کاشت، کچی اینٹ بنانا شامل کیا جاتا ہے۔
تیسرے دور میں خام لو ہے کو پھطا کرصاف کیا جانے لگا، حروف بچی اور فن تحریرا یجاد ہو،
بربریت کا آخری دور بھی کہا جاتا ہے۔۔۔۔۔۔ یہ کہنا مشکل ہے کہ تہذیب کہاں سے شروع
ہوتی ہے اور بربریت کہاں پڑتم ؟ یا کسی ایک دور کوعہد بربریت اور دوسرے کوعہد
ہوتی ہے اور بربریت کہاں پڑتم ؟ یا کسی ایک دور کوعہد بربریت اور دوسرے کوعہد
تہذیب قرار دینے میں علم وفن والے انسانوں کا کوئی ویسا ہی نظریہ کار فرما تو نہیں جس
تہذیب اور بربریت کوئی کوئی دوانہائی مختلف ادوار نہیں بلکہ ایک ہی سکتے کے دور خ

انسانی تہذیب (Human Civilization) کی ابتداء اور ارتقاء کے حوالے سے (New Stone Age) اور (Old Stone Age) کا تذکرہ کرتے ہوئے کھتے ہیں:

Life must have been short, and not very sweet, for Neaderthal and Cro-Magnon men. Imagine having to fight wild animals with knives, spearheads, and hatchets roughly chipped from stone! Thousands of such rough stone weapons have been found in places where geologists and archaeologists say primitive man lived. That is why the period from about 500,000 to about 10,000 years ago is called the Old Stone Age. Men of the Old Stone Age had weapons and tools made of other materials, such as bone and the horns of animals. They probably also used clubs of wood and bows and arrows, which have long since rotted away.(17)

ترجمه:

زندگی نیڈر تھل (Neaderthal) اور کرومیکون (Cromagnon) کے لیے کم اور ناخوشگوار ہوتی ہے۔ سوچا جاتا ہے کہ ان کالڑناوحثی جانوروں سے خبخر کی مدد سے ، نیز نے کی مدد سے ، پتر سے ، ہزاروں کی تعداد میں خراب پتم اور ہتھیار وہاں سے ملے جہاں ماہر ارضیات (Archaeologists) کہتے ہیں کہ وہ پہلا آ دمی ہی رہتا تھا اس لئے جوز مانہ تقریباً 50 ہزار سال سے 3 لا کھسال تک جس کو پرانے پتم کا زمانہ کہا جاتا ہے جولوگ پرانے پتم کے زمانے کے تھے۔ انھیں ہتھیار اور اوز ارجو پتم کے بیت ہوئے تھے جو ہڈی اور جانوروں کے سینگوں سے بنائے تھے وہ لوگ عموماً کمڑی کے وُٹھ کے استعال کرتے تھے جو ابنییں ہیں۔ کھتے ہیں : گھر کے الے سے لکھتے ہیں :

About ten thousand years ago, primitives began making great progress. Before that time, they had been almost entirely at the mercy of nature. Then they learned to co-operate with nature to get more and better food, clothing, and shelter. Their stone tools and weapons were

ground to make them smooth and sharp. For convenience historians call the period from about 10,000 to about 6,000 years agp the New Stone Age.(18)

ترجمه:

تقریباً دس ہزار سال پہلے ان لوگوں نے ترقی میں قدم رکھا۔ اس سے پہلے یہ لوگ فطرت کی فراوانی پرگزارہ کرتے تھے پھرانھوں نے قدرت کے کرشموں سے سیکھااورا چھے کھانے، کپر ے، پناہ حاصل کرنے لگے۔ ان لوگوں کے پاس اوزار اور ہتھیار بنیادی چیزیں تھیں جو بہت اچھی اور تیز ہوا کرتی تھیں ۔ سہولت کی وجہ سے تاریخ دانوں نے کہا ہے کہ بیز مانہ دس ہزار سے تقریباً چھ ہزار تک ہے جسے نئے پھر کاز مانہ کہا جاتا ہے۔ انسان کے ابتدائی کلچراورار تقائی صورت حال کے حوالے سے William F. Ogbur

The earliest, human culture that we know much about was the Mousterian culture, possessed by a man referred to as the Neaderthal type.

We wish we knew more about the superorganic as it was developed at the time of the Neanderthal man in the Paleolithic or Old Stone Age. There, however, no customs that survive so long, and very little material culture that will persist 25,000 years in a soil that is moist a good deal of the time. Remains of Mousterian stone culture consist chiefly of two types of artifacts: (a) almond-shaped flakes of flint, broken from a central nodule, and (b) this nodule shaped into a stone called the coup de poing, with a form like the two hands put together with the palms facing each other. The oup de poing is also found in culture much

earlier than the Mousterian. The ustilisation of flakes from the original stone was swell developed by Mousterian man, for his tones bear evidance of having been retouched or sharpened on on side. For industrial uses there were hand stones, choppers, plaing tools, drills, borers, knives, and scrapers with various edges as knife edge, curved outer edge, saw edge, double edge, beak-shaped and many-edged. There were also the hand point and a hammer stone. For war and the chase there were spear heads, hand stones, throwing stones, and the knife. Some bone implements, too, have survied; among these is a bone anvil. Fire was known before the Mousterian culture.

From his large skull, which was of much the same size as that of modern man, we judge that Neanderthal man had a language, but what tradition he handed down or what his conceptions of cosmogony were there is no way of saying. from the way the skeletons were laid out in burial we assume Neanderthal man had a religion, also that he lived in family groups. That is, we assure that if a body was put away in a grave with offerings, this procedure was prompted by religious considerations, such as a belief in an afterlife, and that those who attended to the details of the burial were resumably kinsmen. However, we can have no idea as to whether he was monogamous or polygamous in marriage, or what the position of woman was in his society. There probably was a division of labour between male and female as there is in all known primitive cultures. He seems to have lived in caves. As to clothing, there are no suvivals,

but since the climate was much like that of Greeland to-day, it is safe to conclude that he wore clothing. All primitive peoples to-day have musical instruments, songs, paintings, a system of kinship, and a village or clan organization. But whether or not htese were to be found in Mousterian culture, we do not know.(19)

ترجمه:

يہلے پہل جوانسان ذات کا کلچرتھا جسے ہم جانتے ہیں وہ Maisterian کلچرتھا جو Neaderthal لوگوں نے اپنایا تھا۔ہم یہ خواہش رکھتے ہیں کہ ہم نے بہت کچھ جانا ہے اس پر آ رگینک کے مطابق جو ترقی یافتہ ہوئے Neaderthal میں سے Paleslithic ما پتھر کے زمانے میں کوئی کلچرنہیں دیکھا جاتا تھا مگریہ دیکھا جائے تو وہاں تھوڑا کلچرتھا جو بچیس ہزار سال تک تھا مگر جو Moustein تھے، اس پتھر کا کلچر کتے تھے جو دوقتم کے تھے۔ ایک Almound شکل کا تھا جو Nodhe سے نکلا ہوا تھا۔ یہ نوڈیول پھر تھا جسے آج خطرے والا پھر کہا جاتا ہے۔ یہ پیچرتقریاً Mousteroun Age سے پہلے ملتا ہے۔ بہلوگ کارخانے کے لیے اس قتم کے پتھراستعال کرتے تھے جس سے اوزار ، حیا قو اور مختلف چیزیں بنائے جاتے تھے۔اس زمانے میں ہتھوڑا بھی ملتا ہے جو پتھر کا بنا ہوتا تھا۔ان لوگوں کے پاس لڑائی کے لیے نیزے اور مختلف قتم کے پھر اور جا قو ہوا کرتے تھے۔ آگ کا نظریہ جو جانا گیا جو Mousterian ثقافت سے پہلے ہے۔ان لوگوں کے سربڑے تھے جوتقریا آج کے زمانے کے مقابلے میں تھوڑا زیادہ ہے، ہم سمجھ سکتے ہیں کہ Neaderthal لوگوں کے باس زبان تھی مگران کے کلچر کے بارے میں پچھنہیں کہا جا سکتا۔ان کی ہڈریوں اورجسم کی ساخت سے جانا جا تا ہے کہ Neaderthal لوگ مذہبی تھے اور یہ لوگ خاندانی شکل میں رہتے تھے کیونکہ بہلوگ الگ الگ نہیں رہ سکتے تھے کیونکہ ان

کے باس مذہب تھا مگران کے بارے میں پنہیں کہا جاسکتا کہ وہلوگ ایک باایک سے زیادہ شادیاں کرتے تھے ماان کےمعاشرے میںعورتوں کی حثیت کیاتھی مگر یہصاف ظاہر تھا کہ عورت اورم دجومز دور تھے ان کی الگ الگ جگہتھی پیلوگ غاروں میں رہتے تھے۔ان لوگوں کے پاس اتنے وافر وسائل تھے اس لیے وہ موسم کی وجہ سے کپڑے بھی پہنتے تھے۔جیسے آج کل گرین لینڈ میں ہے یہ جو پیدائثی لوگ ہیںان کے پاس موسیقی کے آلات، گانے، پینٹنگ اور برادری نظام اور اس کے پاس گاؤں اور تنظیمیں بھی موجود تھیں،مگرہم پنہیں کہہ سکتے کہ وہ لوگ Mousterian تہذیب میں آتے ہیں ئېيں۔

#### ميذب دور (Civilized Period)

مہذب دور میں انسان قدیم حجری دور سے نکلتا ہے اور شہری یا آیا دزندگی قدم رکھتا ہے۔اس دور میں انسان فن تحریر سے بھی واقف ہوجا تا ہے اور زندگی کے باقی آ سائشوں سے بھی باخبر ہوجا تا ہے۔انسان کی مہذب زندگی (New Stone Age) کے بعد شروع ہوجاتی ہے۔ (Platt نے انسان کی مہذب زندگی کاسراغ 6000 سال پرانے عہد میں لگایا ہے۔وہ لکھتا ہے:

"In the New stone Age, a man who could make tools and weapons out of metal was regarded as a kind of magician. But anybody could chip an implement out of wood or grind one from stone. Asnd most people did, long after metals were discovered. To a large extent, metals are the basis of civilization. In fact, the areas where metals were first used became the cardles of civilization.

Copper in a more or less pure state was the first metal to be commonly used. But copper is too soft to make good weapons or tools. Soon some person or persons discovered that a mixture of tin and copper makes a strong alloy, which we call bronze. Bronze proved so useful that it greatly changed man's ways of living. Mankind was on the threshold of the Bronze Age (c2000-c1000 B.C). Because men either did not know how to extract iron from its ore or found it too difficult to do so, iron was not commonly used in Europe until about 1000 B.C.

The use of metal is only one characteristic of civilization. Let us locate the world's first civilized communities and find out what else they had in common. It was in fertile river valleys in Africa and Asia that civilization dawned. The homes of these earliest civilizations were: (1) the Nile River valley in Egypt and (2) the Tigris-Euphrates River valley in Mesopotamia (c4000 B.C.), (3) the Indus River valley in India, (a little later), and (later still) (4) the Yellow River valley in China (c1500 B.C.). In the New World, shortly before the birth of Christ, civilization was born in Central America, Mexico, and Peru. It was from the Nile and Tigris-Euphrates river valleys that civilization spread to Europe about 500 B.C. This European civilization, in turn, was introduced into the americas about 1500 A.D. (20)

ترجمه:

نئے پھر کے زمانے میں جولوگ اوز ارہتھیار دھاتوں سے بناسکتے تھے ان کو جادوگر مانا جاتا تھالیکن تقریباً ہر آ دمی گچھ گچھ بناسکتا تھا، پھر یالکڑیوں میں سے مگریہ لوگ جو چیزیں بناتے تھے وہ دھاتوں سے بناتے تھے۔اگر اکثریت دیکھی جائے تو دھاتیں تہذیب کا بنیادی ذریعہ مانی جاتی ہیں اور وہ علاقے جہاں سے دھاتیں پہلے ملی تھیں اور

استعال ہوئی تھیں وہ علاقے تہذیب کا مرکز بن گئے۔دھاتوں میں'' کایر''سب سے سلے اصل حالت میں ملامگر'' کابی'' زم تھااوراوزاراور ہتھیاروں میں اچھا کام آتا تھا۔ کچھ لوگوں نے'' کایر' کے بعد'' کایر' اور'ٹین' کی ملاوٹ (Alloy) بنائے جسے برونز کہا جاتا ہے۔ برونز جو بہت اچھا مانا جاتا ہے، کے استعال کی وجہ سے جس نے انسان کے رہنے پہنے کانمونہ تبدیل کر دیا۔انسانی ذات جوتھی برونز زمانہ میں ترقی بافتہ دیکھی جاتی ہے۔ بیز مانہ 2 ہزار بی سے ایک ہزار بی سی کا ہے کیونکہ جوآ دمی پہ بھی نہیں جانتے تھے کہ لوہے کو کیسے جانجا جائے اور یہ بہت ہی مشکل بھی تھا کیونکہ لو ہاعام طور پر پورپ میں استعال نہیں ہوا کرتا تھا۔ایک ہزار بیسی میں دھاتوں کا استعال فقط تہذیب کی نشانی مانی جاتی ہے بلکہ بیان کی شناخت ہے۔ آؤ کہ پہلی دنیا کی وہ قوم ڈھونڈیں جو پہلے تہذیب یافتہ تھی۔ جوتو میں پہلے تہذیب یافتہ تھیں، پہلے توان کے پاس زراعت والے دریا اور وادیاں ہوا کرتی تھیں جیسے افریقہ اور ایشاء میں ہیں۔ ان تہذیب ہافتہ لوگوں کے جوگھر تھے جیسے:

- 1۔ دریائے نیل کی وادی جومصر میں ہے۔
- 2۔ ٹگر یوفریٹس کی دریائی وادی ہے جو سیز وٹو سیامیں ہے۔ 4ہزار تی ہی کا ہے۔
  - 3۔ انڈس دریائے وادی جوانڈیامیں ہے۔
  - 4۔ کیملی دریائی وادی ہے جوچا ئنہ میں ہے۔15 سوئی ہی کا ہے۔

اس نئی دنیا کی دریافت پہلے حضرت عیسیٰ کی پیدائش سے ہوئی۔ یہ تہذیب پیدا ہوئی مرکزی امریکہ،میکسیکواورپیرومیں۔ بیسب تہذییں تھیں وہ دریائے نیل اور دریائی وادی ٹلگر یوفریٹس سے پھیلی اور پورپ میں پہنچی اور یہ پورپین تہذیب امریکہ میں 1500 AD میں داخل ہوئی۔

William. F. Ogburn

Culture was growing more rapidly at the dawn of history than it had been during the Ice Ages, if we may judge from the material remains. The people along the Euphrates and the NBile at this time found themselves inheriting a much more highly developed superorganic than did the men of the Old Stone Age. Writing became perfected after a long period of improvement at the beginning of history. In America it had reached the pictograph from among the Maya by the time of the coming of the whites. Writing was of tremendous importance for the growth of the superoganic. Since culture originated with the transmission of ways of behaviour by learning from the group, it is readily seen that writing, which facilitates transmission, is in the same general order of importance as speech itself.(21)

ترجمه:

بہتہذیب بہت ہی تیزی سے پھیلتی گئی اور ہم سوچ سکتے ہیں کیونکہ ان لوگوں نے اپنی نشانیاں چھوڑی ہیں۔ مادہ کی صورت میں جولوگ یوفر میٹس اور (نبیہ) کے زمانے میں بہت ہی ترقی یافتہ تھے۔ پرانے پھر کے زمانے کے مقابلے میں بہ جانا گیا کہ وہ بہت ہی ترقی یافتہ تھے۔ پرانے پھر کے زمانے کے مقابلے میں بہ ہماری تحقیقات بالکل پچی فابت ہوئیں، ڈھیر ساری گواہیوں کے بعد جو تاریخ میں مانی جاتی ہیں، امریکہ میں بہ پہنچ گئی۔ مائع کی وجہ سے جہاں گور بوگ رہتے تھے وہاں سے ان کی تہذیب اور تدن سکھی گئی اور ان کی تہذیب و تمدّن ایک علاقے سے دوسرے علاقے تک پینچی جو تحریر کی صورت میں تھی۔

زباناور کل*جر* 

زبان اورکلیجر کا تعلق بہت ہی قریبی ہے کیونکہ کلیجر Represent کرنے والے ذرائع میں انبان اورکلیجر کا تعلق بہت ہی قریبی ہے کیونکہ کلیجر کا William F. Ogburn اور Nimkoff نے کلیجر کے لیے زبان کی اہمیت پران الفاظ میں زور دیا ہے:

The speaking and understanding of a language was the big event that helped to make the culture of man so agnificent an achievement compared with that of the lower animals. A language that could, merely through delicate variations in sound, transmit an idea such as "the flood came and destroyed the houses" was an achievement far superior to the transmission of states of emotion by a small variety of cries. A highly developed language gives a capacity for conveying ideas about a tremendous variety of things. A language also perpetuates knowledge over many generations. Our own English language now contains about a millions words, but even the preliterate peoples have vocabularies of many thousand words. The simplesty languages rest on a grammar as adequate and complicated as our own. Some, indeed, are far more intricate. In the Eskimo language, for example, a single noun can be used in hundreds of forms with different meanings.

Among apes, although there is no indication of anything approximating to language, there is some evidence of the beginnings of symbolic experience in their gestures, emotional cries, and calls. Of these elements of communication, Learned identified thirty two related to

food, drink, other animals, and persons. Since a young ape cannot learn a language, even when he is taught, while a human infant can, we infer that the capacity for language rests upon a biological development, although its exact nature is still obscure. The sharp break between the crude communication of the highest apes and the language of man does not, however, imply that language was developed suddenly. Language really did not happen as an "event" as stated above. It must have been a very long time in developing, just as it cubic centimeteres (the measure of the brain case of teh gorilla) to 1,500 cubic centimeters (approximately the size of the skull of man).

The fact that the lower animals do not have language makes understandable the vast difference between the superorganic of the lower animals and that of man. The difference is so great that by comparison the culture of the lower animals seems slight, even negligible, so that it is customary to say that culture originated with man. On the whole this statement is true enough.(22)

ترجمه:

''زبان مجھنااور بولناایک بڑی خاصیت ہے کسی بھی تہذیب کو بنانے کے لیے کیوں کہ زبان آ دمی کو مختلف بناتی ہے جانور سے۔''

کسی بھی زبان کی مختلف آ وازیں ہوتی ہیں اوریہ آ وازیں اس زبان کی بہچان ہوتی ہیں۔خصوصاً ترقی یافتہ زبان ملم کونسل درنسل ہیں۔خصوصاً ترقی یافتہ زبان سے خالات سمجھاتی ہیں۔زبان علم کونسل درنسل پہنچاتی ہے۔ہماری انگریزی زبان کے لاکھوں الفاظ جومختلف آ دمیوں کو یاد ہیں اور کچھ مشکل کونہیں بھی اور اور کچھ جوسادہ زبانیں ہیں وہ گرائمر پر انحصار نہیں کرتیں اور کچھ مشکل

ہیں۔(Askimo) زبان میں مثال کےطوریر''ایک اسم سواشکال میں استعمال کیا جا سکتا ہے۔ بندروں میں چنانچہ کوئی ایسی شناخت نہیں جوزبان کی وجہ سے ہومگران کے ہاتھ یاؤں ہلانااور چلانارا بطے کا ذریعہ ہونا ہے۔ مختلف زبانوں میں مختلف چیزوں کے ليے مختلف الفاظ ہوتے ہیں جیسے کہ جوان بندر کوئی زبان نہیں سیکھ سکتا جب تک ان کو نہ سکھائی جائے۔ یہانسان ان کوسکھاتے ہیں۔حقیقت تو یہ ہے کہ وہ فطرت پرانحصار کرتا ہے۔اگر دیکھا جائے تو ایک بڑے بندراورانسان کا ربط ہےوہ بھی کسی نہ کسی حد تک زبان پر منحصر ہے۔زبان کوئی پیدائثی واقعہ نہیں ہے بلکہ یہ کئی سال لیتی ہیں۔اپنی پخیل میں انسان کا دماغ بہت کم ہے جو بندرہ سو کیوبک سینٹی میٹر ہے۔ حقیقت توبیہ ہے کہ چھوٹے جانوروں کے پاس زبان ہی نہیں ہوتی جورا بطے کے کام آئے ۔ پس بہ کہاجا تا ہے جوتہذیب کی شروعات ہوئی ،انسان سے ہوئی اور یہ پورابیان تقریباً صحیح ہے۔ سوسائٹی میں زبان کوشخصیت کے نکھار کا ذریعہ بتاتے ہوئے آ گے لکھتے ہیں:

In passing from material to non-material culture, the most nature thing is to turn to the field of language for illustrations. Language is unquestionably the most important phase of all culture in its implications for personality. This fact can be seen from certain basic facts. One of the principal differences between man and other animals is that the alone possesses speech. Again, language can be learned only through association with those who possess it; and, as the reader has seen, feral men who are reared in isiolation from their fellows fail to acquire speech. This lack is a principal reason why such individuals seem not to be human. Also revealing of the significance of language for personality are cases of deaf-mutes, individuals who becasue of physiological defect never have had the opportunity of hearing speech and who therefore can never quite speak like others.(23)

ر ج<u>ر.</u>:

''مادہ تہذیب سے گزرتے ہوئے غیر مادی تہذیب تک زبانوں نے مخلف شکلیں اختیار کیں۔ زبان بہت ہی اہم حصّہ ہے کسی بھی اہم تہذیب کے لیے اور بید حقیقت ہے کہ انسان اور جانور میں زبان بنیا دی تفریق ہے۔ زبان کو بار بار سیھا جاسکتا ہے ان سے جو زبان جانتے ہیں اور زبان ایک بنیا دی ذریعہ ہے جو انسان کو الگ کرتی ہے جانور سے ۔ زبان کی بیچی خصوصیت ہے کہ جو اسے بولتا ہے وہ گو نگے یا بہرے سے الگ ہوتا ہے اور وہ بھی خاموش نہیں رہتا۔

اس تمام بحث اور مختلف دانشوروں کے آراء اور حوالہ جات سے مجموعی طور پریہ نتیجہ اخذ کیا جا سکتا ہے کہ سائسی بنیادوں پراگرانسانی تہذیب کا مطالعہ کیا جائے ہوئی واضح ارتقائی صورت حال سامنے اجاتی ہے اور یہ نکتہ کھل جاتا ہے کہ پہلا انسان نہ تو بول سکتا تھا؛ نہ اسے مادی آسائشوں کا شعور تھا اور نہ ہی وسائل کو اپنی گرفت میں لینے کی حرص تھی مگر جوں جوں وہ باشعور ہوتا گیا تو وہ اپنے تحفظ کا سامان بھی ڈھونڈ نے لگا۔ زمین سے تمام تر وسائل حاصل کرنے کا ہنر بھی سکھنے لگا، زبان کو موثر اظہار کا ذریعہ بھی بنایا اور یوں آج کے ترقی یافتہ ، مھذب اور آسائشوں سے مالا مال دور تک بھی آپہنیا۔



#### حوالهجات

ا برق، جیلانی،غلام،ڈاکٹر، ہماری عظیم تہذیب،شخ غلام علی اینڈسنز،لا ہور،ص ۱۲ تا ۲۰ ۲ بست،سبط، پاکستان میں تہذیب کاارتفاء،مکتبرُ دانیال،کراچی،اپریل ۱۹۸۳ء،ص:۱۳،۱۳ ۳ بست ایضا سیست من ۱۲،۱۵

- 4- The New Encyclopaedia Britanica, (Macropaedia). 15th ed. S.V. The concept and components of culture by richard G. Fox, Vol. 16c, 1997. P.874
- 5. Rosental, M. Yendin, P.A Dictionary of Philosophy, Progress Publisher, Moscow, 1st printing, 1967.
- Jalbi, Jameel, Dr., Pakistan: the identity of culture, Royal Book Company, Krachi, 1st ed. 1984, p.14.
- 7. ..... do ....., p.28
- Ogburn, William, F. and Meyer F. Nimkoff, A hand book of sociology, Rouledge and Negon Paul Ltd., London, 3rd Ed. 1953. p.15
- Abbasi, Youasaf M., Pakistani culture on profile, National Institute of Historical and Cultural Research, Islamabad, 1992. p.iv
- 10. Kaleem, Siddiqui, M. Pakistan a cultural spectrum, Arsalan Publications, Lahore, p.15.

۱۱۔ جلالپوری،عباس علی ،خردنامهٔ جلالپوری، تخلیقاتِ لا ہور، اگست ۲۰۰۰ء، ص ۹۹: ۱۲۔ وزیر، آغا،اردوشاعری کامزاج، سناشاعت ندارد، مکتبهٔ عالیه، لا ہور، ۱۹۷۸ء، ص ۴۲: ۱۳۰۰ اینجلس، فریڈرک، خاندان، ذاتی ملکیت اور ریاست کا آغاز، مکتبهٔ فکرودانش، لا ہور، دیمبر ۱۹۸۷ء، ص ۳۳،۳۳۰

۱۳۵ درانث، ول، انسانی تهذیب کا ارتقاء، اردوتر جمه از تنویر جهان، فکشن باؤس، لا بهور، بارِ دوم، ۱۹۹۹ء، ص:۱۳۵،۱۳۳ ۱۵ بریفالث، رابرث، تشکیلِ انسانیت، اُردوتر جمه از عبدالمجید سالک، مجلسِ ترقی اُردو ادب، لا بهور، بارِسوم، ۱۹۹۴ء، ص:۱۱،۱۱

۲۱ \_ درانت، ول، عرب، أردوتر جمه ازياسر جواد ، تخليفات، لا مهور، ١٩٩٧ء، ص ٩٠

- 17. Platt, Nathaniel and Drummond, Muriel Jean, Qur world through the ages, Englewood Cliffs, N.J Prentice Hall, Inc., United State of America, 5th ed. Jan, 1959, p.14.
- 18. .... do ....., p.15
- 20. Platt, Nathaniel, and Drummond Muriel Jean, Qur world through the ages, p.17-18.
- 21. Ogburn, William F. and Meyer F. Nimkoff, A hand book of sociology, p.22
- 22. ...., p.16, 17
- 23. ..... do ....., p. 130



Majallah Tahqiq Research Journal of the Faculty of Oriental Learning Vol: 33, Sr.No.86, 2012, pp 05 – 35 مجلہ تحقیق کلیہ علوم شرقیہ جلد33 ینایر \_ مارس 2012، شمارہ 86

# **Foundations of Political-Collaboration**

# **Between Muslim Countries**

Dr. Muhammad Abdullah Khan

Dr. Muhammad Junaid Nadvi \*\*

#### **Abstract:**

In this paper we argue that 'Religion' can turn out to be the foundation of political-collaboration between Muslim countries. We have demonstrated:(1) the relationship of religion with political-collaboration;(2) an understanding of religious foundations;(3) the need of political-collaboration;(4) and identified seven religious foundations for political-collaboration between Muslim countries, in the light of Qur'ān and Sunnah, i.e. Īmān, Sharī'ah, Khilāfah, Ummah, Ukhuwwah, Wahdah, and Akhlāq. The paper further exemplifies the influence and role of these religious foundations on the collective political behavior of the Muslims, and draws attention of intellectuals and authorities of the Muslim Ummah, towards the urgent task of political-collaboration.

Keywords: Religion, Foundations, Political-Collaboration, Muslim Countries

### **Understanding the Religious Foundations**

Humans use different types of foundations to achieve politicalcollaborations. Religion is one of them. Sociologist, Johnston defines religion as "a system of beliefs and practices by which a

<sup>\*</sup> Associate Professor, Department of Arabic & Islamic Studies, Gomal University, Dera Islamil Khan

<sup>\*\*</sup> Assistant Professor, Faculty of Islamic Studies, International Islamic University, Islamabad

group of people interprets and responds to what they feel is supernatural and sacred". This definition is useful to understand the social, economic and political collaboration among nations, since it emphasizes the corporate nature of religion. Collaboration is working together to achieve a goal. It is a recursive process where people or <u>organizations</u> or nations work together to realize shared goals, this is more than the intersection of common goals seen in co-operative ventures, but a deep, collective, determination to reach an identical objective—for example, an intriguing endeavor that is creative in nature—by sharing knowledge, learning and building consensus.

Religion is concerned with more than moral behavior. Religion offers people a world view and provides answers for confusing questions. It encourages individual to rise above self-centered interests and involve oneself with the needs of others. Good conduct may grow out from such a world view, but the religious response goes far beyond the conventional behavioral norms. iv

The social scientists also hold this view, that the humans possess a general tendency to dwell in a communal livelihood. This trend of collective system is based on some foundations, which may be religious or non-religious. This tendency has been prevailing throughout the human history. Today, humans enjoying a communal life are characterized by nations or countries on the basis of religious or non-religious foundations.

In groups and organizations man's behavior is designated by the status model which requires certain roles prescribed by the specific culture according to its prevailing ideology. The fact that the spring of ideology are influenced by and in turn influence to the topography of any social structure, is responsible for the variation of societies and for changes in social, economic and political structures.<sup>vi</sup>

Islam regards religion as the way to conduct life on earth. Religion has no other business than this purpose. It is a dimension of earthly life, realized in full when that life is lived morally under Allāh, i.e. responsibly to nature, to oneself and to society.

## **Need of Political-Collaboration between Muslim Countries**

Collaboration is a shared effort by individuals, groups, or political units for common political, political, or social benefit. In a world of many different Faiths and denominations, religion cannot easily unite the whole world, but it can unite each religious group by a common support system. In thus, Muslims being a separate entity can collaborate to attain political strength in the contemporary world. It is a requirement to avoid possible aggression from the opponents. Security and elimination of poverty are basic political goals of Islam.

The contemporary Islamic resurgence has given the Muslims a fresh realization of their identity, and a new confidence about their future, which has generated a large number of social, economic, and political challenges. One such challenge to meet is the political collaboration between the Muslim countries. At a time like this, it is important for Muslims to re-discover and re-examine their potentials and resources, and find a wise, enduring path. For this, along with the Islamic knowledge, a deeper understanding of the contemporary problems and issues is a prerequisite for political collaboration. Thus, in the contemporary global scenario, political collaboration between Muslim countries on religious foundations is an important task ahead of the Muslim Ummah.xii But, before applying political collaboration to its fullest potential with a purely Islamic spirit and wisdom, it is essential that the foundations or principles of such collaboration are clearly spelled out to guide a realistic policy-making which must be based on ground realities. xiii

# **Religious Foundations for Political-Collaboration**

When the purpose of the true religion is examined, it will be found that religion satisfies the spiritual and moderate material needs of man. It unties his psychological knots and complexes, sublimates his instincts and aspiration, and disciplines his desires and the whole course of life. True religion educates man and trains him in hope and patience, in truthfulness and honesty, in love for the right and good, in courage and endurance all of which are required for the mastery of the great art of living. xiv

As a religion, Islam holds a collective force in society and places great confidence in the ability of reason to discover ultimate metaphysical truths as well as prescribes values for ordering human life. It necessarily accepts the existence of Supreme Being (Allāh), and assumes that His existence does carry significance for human life. The business of life is conducted on the assumption that there is a life after death and that there is accountability before the Supreme Being (Allāh). Unlike the dominant Secular views, Islam concerns itself with the material aspects of life, and its essential principle is that human well-being can be brought about not only by material means but also by moral values endorsed by religion.<sup>xv</sup>

In Islam, no important sphere of human activity is exempted from Divine Guidance. Things, which are not essentially important, are left to guide human discretion. Thus, our topic "Foundations of Political-Collaboration between Countries" is guided by fundamental principles. These principles are laid down in Qur'an and Sunnah which can form the basis of political-collaboration between Muslim countries, even though they are not therein elaborated into a system. It is on these principles, as interpreted by the Prophet's companions and the later jurists and commentators, that an abstract structure for the political collaboration between the Muslim countries can be determined. XVI In the following section, seven religious foundations (shown in Figure-1) are suggested for the political-collaboration among Muslim countries. It should be kept in mind that these foundations are identical in nature for Muslim countries and Muslim individual.



# 1<sup>st</sup> Foundation: *Īmān* إيمان (Faith)

Lexicons describe the word 'Faith' as: belief, assurance, confidence, constancy, conviction, commitment, dedication, devotion, faithfulness, loyalty, reliance and trust. \*vii\*

Faith without action and practice is a dead end. Faith by nature is very sensitive and can be most effective. When it is out of practice or out of use, it quickly drops its liveliness and motivational power. Practice provides Faith with nourishment, survival and effectiveness. In return, Faith inspires man to be constant in his devotion and persistent in his practice. The interrelationship and inter-dependence between Faith and practice is readily understandable. Without Faith there is no real source of inspiration and consequently has no worthy objectives to attain. \*viii\*

The interrelationship of Faith and Practice will give the same results when it is applied for the political-collaboration of the Muslim countries. This could be understood through the verses of Holy Qur'ān<sup>xix</sup> and Ahādīth<sup>xx</sup> cited below, and in the footnote.<sup>xxi</sup>

لَيْسَ الْبِرَّ أَنْ تُولُوا وُجُو هَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَالْبَوْمُ الْمَلْرِقِ وَالْمَعْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَالْبَوْمُ الْآخِرِ وَالْمَلائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِينَ وَآتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذُوي الْقُرْبَى وَالْمَيْامَى وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّارِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّارِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّارِينَ فَي الْبَالْسَاءِ وَالضَّارِينَ فَي الْبَالْسَاءِ وَالضَّارِينَ فَي الْبَالْسَاءِ وَالْمَنْقُونَ.

"It is not righteousness that ye turn your faces Towards east or West; but it is righteousness to believe in Allāh and the Last Day, and the Angels, and the Book, and the Messengers; to spend of your substance, out of love for Him, for your kin, for orphans, for the needy, for the wayfarer, for those who ask, and for the ransom of slaves; to be steadfast in prayer, and practice regular charity; to fulfill the contracts which ye have made; and to be firm and patient, in pain (or suffering) and adversity, and throughout all periods of panic. Such are the people of truth, the Allāh-fearing." (al-Qur'ān 2:177)

Allāh's Apostle  $\square$  said: "Islam is based on five (principles): (1) To testify that none has the right to be worshipped but Allāh and Muhammad(PBUH) is Allāh's Apostle; (2) To offer the (compulsory congregational) prayers dutifully and perfectly; (3) To pay Zakāt (i.e. obligatory charity); (4) To perform Hajj; (i.e. Pilgrimage to Makkah); (5) To observe fast during the month of Ramađān." (Bukhārī: Book 1, Vol.2, Hadīth 7, Narrator: Abdullah ibn 'Umar®; Muslim: Book 1, Hadīth 19)

The Prophet(PBUH) said: "None of you will have Faith till he wishes for his brother what he likes for himself." (Bukhārī, Book 1, vol. 2, Hadīth 12, Narrator: Anas®)

Some people asked Allāh's Apostle □, "Whose Islam is the best? He replied, "One who avoids harming the Muslims with his tongue and hands." (Bukhārī: Book-1, vol. 2, Hadīth 10. Narrator: Abu Musa®)

In view of the above discussion, Faith (Īmān) can be the 1<sup>st</sup> foundation for political- collaboration between Muslim countries. Islamic Faith (Iman) has three important components i.e. Tawhīd (Unity of Allāh), Risālah (Prophecy of Muhammad) and Ākhirah (the life after death), shown in Figure-2.

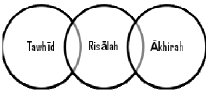


Figure-2

### ♦ Tawhīd توحيد (Unity of Allāh)

It means that there is only One Supreme Lord of the universe. He is Omnipotent, Omnipresent, and the Sustainer of the world and of mankind "xxii

Tawhīd (Unity of Allāh) is the key concept in Islam. It sums up the Islamic way of life and presents, in a nutshell, the essence of Islamic civilization. It is also the one term which describes the *process* of the Islamic transformation of an individual or a society. In human history it presents the crux of prophetic mission, having been the sheet-anchor of all revealed religions. It is specially suited to describe the characteristic and abiding contribution of the last of the prophets, Muhammad  $\Box$  in history.

Tawhīd (Unity of Allāh), in fact, is the essence of being human; for, the inculcation of this attitude in man means the restoration of human dignity which has been the central task before all religions. As the word in its literal sense signifies, it is a relationship with the Only One that excludes a similar relationship with anyone else. Tawhīd, is man's commitment to Allāh, the focus of all his reverence and gratitude, the only source of value. What Allāh desires of man becomes value for him, the end of human endeavor. Man, who commits himself to the will of Allāh, recognizes no authority except His and accepts no guidance other than His. This commitment is total as well as positive and vigorous. It involves love and worship, obedience and submission combined with an eagerness to do His will and the sense of a mission. Thus, the principle of Tawhīd (Unity of Allāh) lays the foundation of Islamic social order, which teaches man that his social, economic and political activities must comply Qur'an and Sunnah. This outlook of Tawhīd should be the part of the individual and collective belief of Muslims. Consequently, it also provides the foundation for political-collaboration between Muslim countries. xxiv The verses of Qur'an and Ahadith cited in the footnote, further elaborate this understanding. XXV

# (Prophecy) رسالة

In Arabic the word used for Prophethood is "*Risālah*" which literally means "Apostleship". In technical terms it means the office of an Apostle or Prophet who was sent by Allāh to mankind to convey His injunctions. Another name for the Prophethood is "*Nubūwah*". xxvi

Allāh (God) has sent many prophets at different times of history. Every known nation has had one Prophet or more. All the prophets were men of good character and high honor. They were prepared and chosen by Allāh to deliver His Message to mankind. Their honesty and truthfulness, their intelligence and integrity are beyond doubt. They were infallible in that they did not commit sins

or violate the Law of Allāh. But as mortals, they might have made unintentional mistakes in some human affairs and decisions. Their private judgments were not necessarily always right. The sending of these prophets from Allāh is a clear manifestation of a strong link between Heaven and Earth, between Allah and Man. This is in complete accord with Allāh's love and justice, and the worth and capability of man of being responsible to his Lord. The Source of prophethood and the Sponsor of all the prophets (peace be upon them) are One and the Same: it is Allāh. Their aim is to serve Allāh, to acquaint man with Allāh and His Divine teaching, to establish truth and goodness, to help man to realize the true purpose of his existence and help him to conduct his life in a purposeful way. It is on this basis that the Muslims make no discrimination among the prophets and accept their teachings as consistent and complementary. xxvii

All the messengers (peace be upon them) with no exception whatsoever were mortals, human beings, endowed with Divine revelations and appointed by Allāh to perform certain tasks. Among them Muhammad, stands as the Last Messenger. This belief makes him a role model for Muslims in all spheres of social, economic and political activities. xxviii The verses of Qur'an and Ahādīth cited in the footnote, elaborate this understanding of Risālah xxix

## Akhirah الآخرة (Life after Death)

Ākhirah is an Arabic or Islamic term referring to the afterlife, repeatedly referenced in Qur'an concerning the Day of Judgment, an important part of Islamic eschatology. On this day, every person will be called to account for his actions during life, before a judgment is passed for his success or failure. xxx

It is obligatory for a Muslim to have faith in the Afterlife as he has in Tawhīd and Risālah. Without this faith he cannot become a true believer. In its absence the faith in Allāh becomes meaningless because the Afterlife is actually an implication of the many attributes of Allāh i.e. Justice, Wisdom, Kindness, Recognition of Virtue and Supremacy. In the absence of this concept of resurrection and reward, the faith that the Creator of this universe is the Just, the Wise, the Merciful, the Recognizer of virtues, the Supreme and the Lord becomes meaningless. In this world very often the moral consequences of human actions do not come as opportunity when everyone will get due reward for his actions, it will result in a situation which would negate the Justness, Wisdom, Compassion and Supremacy of Allāh. As such belief in Allāh and disbelief in the reward and retribution may coexist in words but there is no possibility of their co-existence in reality. xxxi

This discussion establishes that faith in Ākhirah can play an important role in controlling the social, economic and political behavior of the Muslim Ummah. The verses of Qur'ān and Ahādīth cited in the footnote, elaborate this understanding of Ākhirah.

# 2<sup>nd</sup> Foundation: *Sharī'ah* شريعة (Islamic Law)

The primary <u>sources of Islamic law</u> are: Qur'ān and Sunnah—the example set by Muhammad. Where it has official status, Sharī'ah is interpreted by Islamic judges (Qâdîs/قاضى). \*\*xxxiii

Sharī'ah is a code of conduct or action for the Muslims. The Islamic social and political order must conform to the tenets of Sharī'ah. Sharī'ah, provides the Divine matrix for human action and protects the man from the wrath of God. It is a precise body of law which guides in all spheres of human life i.e. physical, metaphysical, individual, collective, religious, social, economic and political.

The rationale of Islamic Law (*Maqāsid al-Sharī'ah*) is welfare (*Falāh*). The objective of Sharī'ah is to facilitate life on earth for the Muslim societies, not to create instability. It means that all human activities should be directed towards the achievements of Falāh (welfare). It is a comprehensive term, which denotes all sided welfare of this life as well as that of the Hereafter. Falāh must not be confused with the term welfare as used in the secular sense. The verses mentioned below explain the concept of Falāh.

"--- فَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا وَمَا لَهُ فِي الآخِرَةِ مِنْ خَلاقٍ - وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ رَبِّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الآخِرةِ حَسنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ - "

"---There are men who say: "Our Lord! Give us (Thy bounties) in this world!" but they will have no portion in the Hereafter. And there are men who say: "Our Lord! Give us good in this world and good in the Hereafter, and defend us from

the torment of the Fire!" (al-Qur'ān 2:200-201). To understand more about Falāh, s<sup>ee concept of two lives in, al-Qur'ān</sup> 2:86; 2:114; 2:130; 2:200-201; 2:212; 2:217; 2:262; 3:14-15; 3:56; 3:117; 3:145; 3:148; 3:152,158,185; 4:77; 4:94 109.

The purpose of Sharī'ah<sup>xxxvii</sup> is to control the behaviour of a Muslim. The Muslim in fact, not merely in profession — is the person whose deeds are determined by the Sharī'ah, or law of Islam. His moral merit on that front is directly proportional to his success in seeking Allāh's bounty. xxxviii

Sharī'ah is should be focused by the Muslim countries in the contemporary social, political, and political global scenario. Even though, there are minor differences in the understanding and interpretation of Qur'an and Sunnah in deriving Islamic laws, these minor differences does not affect the basic tenets of Islam. xxxix Therefore, the Scholars of the Muslim countries should generate a consensus on Islamic Laws for the governments, so that political collaboration among Muslim countries should succeed. x1

3<sup>rd</sup> Foundation: Khilāfah خلافة (Vicegerency or Caliphate)

Islam uses the term 'vicegerency' (Khilāfah) instead of sovereignty. Since, according to Islam, sovereignty belongs to Allah alone, anyone who holds power and rules in accordance with the laws of Allāh would undoubtedly be the vicegerent of the Supreme Ruler and would not be authorized to exercise any powers other than those delegated to him. The second point stated in the Our'anic verse 24:55 is that the power to rule over the earth has been promised to the whole community of believers; it has not been said that any particular person or class among them will be raised to that position. From this it follows that all believers are repositories

of Caliphate. The Caliphate granted by Allāh to faithful is popular vicegerency and not a limited one. There is no reservation in favor of any family, class or race. Every believer is a Caliph of Allāh in his individual capacity. By virtue of this position he is individually responsible to Allāh. The Prophet □has said: 'Every one of you is a ruler and everyone is answerable for his subjects.' Thus one Caliph is in no way inferior to another.<sup>xli</sup> Following verses of Qur'ân and πādīth further elaborate the understanding of Khilāfah.

وَعَدَ اللّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لِيَسْتَخْلِفَنَهُمْ فِي الأرْضَ كَمَا اسْتَخْلُفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ولَلِمُكِّنَ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ ولَلْيَكِلِنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِفُونَ۔

"Allāh has promised, to those among you who believe and work righteous deeds, that He will, of a surety, grant them in the land, inheritance (of power), as He granted it to those before them; that He will establish in authority their religion - the one which He has chosen for them; and that He will change (their state), after the fear in which they (lived), to one of security and peace: 'They will worship Me (alone) and not associate aught with Me. 'If any do reject Faith after this, they are rebellious and wicked." (al-Qur'ān 24:55)

وَهُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلائِفَ الأَرْض وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ قُوْقَ بَعْضُ دَرَجَاتٍ لِيَبْلُوَكُمْ فِي مَا آتَاكُمْ إِنَّ رَبِّكَ سَرِيعُ الْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَحِيم-

"It is He Who hath made you (His) agents, inheritors of the earth: He hath raised you in ranks, some above others: that He may try you in the gifts He hath given you: for thy Lord is quick in punishment: yet He is indeed Oft-forgiving, Most Merciful." (al-Qur'ān 6:165).

The Prophet(PBUH) said: "This religion will continue to exist, and a group of people from the Muslims will continue to fight for its protection until the Hour is established." (Muslim: Book 20, Hadīth 4717, Narrator: Jābir bin Samura®; Muslim: Book 20, Hadīth 4718, Narrator: Jābir bin 'Abdullah®)

The preceding argument makes clear that the Man is the vicegerent of Allāh on this earth, and all the resources of this world

are at his disposal as a trust. xlii This concept is pertinent to every Muslim individual, but in the collective meanings, it applies to the whole Muslim Ummah. This concept demands the Muslims to enjoy their collective life under one umbrella of Khilāfah, Vicegerency or Caliphate. xliii In the present global-political scenario it seems to be a utopian concept. However, to achieve this ultimate goal, political-collaboration among Muslim countries would be a step forward.

4<sup>th</sup> Foundation: *Ummah*Generally, the Arabic word *Ummah*mean 'nation' or 'community'. The word "*Ummah*"xliv has been used by Qur'ān: (i) for the Muslims (al-Qur'ān 2:143; 3:110); (ii) for a tribe, community, or a nation; (iii) for all mankind (al-Qur'ān 2:213); (iv) for one Man: Abraham, peace be upon him, (al-Qur'ān 16:120); (v) for beasts and birds (al-Qur'ān 6:38)

Like the other world communities or nations, the Muslims, entitled as Ummah, are a nation emerged on the basis of a Faith (Īmān). They claim, that the designation "Muslims<sup>xlv</sup> and Ummah" has been given by Allāh, subhānahū wa ta'āla, to their nation. Ummah is, therefore, a higher entity than tribe, community, nation, country or state. It is a philosophy which claims the universal concept of humanity, brotherhood and equality. xlvi

According to Ali Sharī'atī, "the ideal society of Islam is called the *Ummah*. Taking the place of all the similar concepts which in different languages and cultures designate a human agglomeration or society, such as society, nation, race, people, tribe, clan, etc., is the single world Ummah, a world imbued with progressive spirit and implying a dynamic committed and ideological social vision."xlvii

In view of the fact that we intend to deal with the foundations, we shall confine this discussion by using the word Ummah and Muslim Community. In one basic sense, the concept of community means "all forms of relationship that are characterized by a high degree of personal relationship that are characterized by a high degree of personal intimacy, emotional depth, moral commitment, social cohesion, and continuity in time... It may be found in ... locality, religion, nation, race occupation, or (common cause)". xlviii In another basic sense, a community or nation is a comprehensive group with two chief characteristics: (1) it is a group in which the individual can have most of the activities and experiences that are important to him. (2) The group is bound together by a shred sense of belonging and a feeling of identity". This identity of the Islamic community, centers upon the principles of consistent balance, exemplary conduct, unity of purpose, reciprocity of feelings, solidarity and equity. The following verses of Qur'ān and Hadīth explain this concept.

"وكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّهُ وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَعَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا..."

"Thus, We have made of you an Ummah justly balanced, that ye might be witnesses over the nations, and the Messenger a witness over yourselves; ---" (al-Qur'ān 2:143)

كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بَالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَن الْمُنْكَرِ وَلُؤْمِنُونَ باللهِ ---

"Ye are the best of peoples, evolved for mankind, enjoining what is right, forbidding what is wrong, nd believing in Allāh ---." (al-Qur'ān 3:110)

The Prophet □ said: "A believer to another believer is like a building whose different parts enforce each other." The Prophet then clasped his hands with the fingers interlaced. (At that time) the Prophet was sitting and a man came and begged or asked for something. The Prophet faced us and said, "Help and recommend him and you will receive the reward for it, and Allāh will bring about what He will through His Prophet's tongue."

(Bukhāri: Book 8, Vol.73, Ḥadīth 55, Narrator: Abu Musa®)

The Holy Prophet (may peace be upon him) said: "This religion will continue to exist, and a group of people from the Muslims will continue to fight for its protection until the Hour is established." (Muslim, Book 20, Hadīth 4717 Narrator: Jabir bin Samura)

The Messenger of Allāh (may peace be upon him) said: "A group of people from my Ummah will continue to fight in defence of truth and remain triumphant until the Day of judgment." (Muslim: Book 20: Hadīth 4718, Narrator: Jabir b. 'Abdullah)

In the light of above discussion, we can assume that the concept of Ummah provides a platform for the unity, which

demands Muslims to maintain a unified strategy for their religious, social, political and political entity. Political-collaboration between Muslim countries can be an example of this concept.

# (Brotherhood) أَخْوَةُ (Brotherhood)

The Muslims believe in the unity of mankind with regard to the source of creation, the original parentage, and final destiny. The source of creation is Allāh Himself. The original common parentage is that of Adam and Eve. To this first parentage, every human being belongs to Allāh. As for the final destiny, there is no doubt in the Muslim's mind that it will be to Allah, the Creator to, to Whom all men shall return. li But, due to the difference of interpretation in the belief, the concept of 'Ukhuwwah' which means 'Brotherhood' in Islam purely declares that, all the Muslims of this world are brothers and sisters, who may have different race, colour, language or geographical origin, but have a Faith in Allāh and the Prophesy of Muhammad□.

Nurturing of Ukhuwwah (Brotherhood) can be noticed in the following injunctions of the Holy Qur'an and the Ahadīth.

> The Believers are but a single إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ---" Brotherhood ---." (al-Qur'ān 49:10)

وَاعْنَصِمُوا بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا ۗ وَلاَ تَقَرَّقُوا ۚ وَأَدْكُرُوا نِعْمَةٌ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِدْ كُنْتُمْ أَعْدَاءً فَٱلْفَ بَيْنَ قُلُويكُمْ فَأَصْبَحَتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخْوَاتًا وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِنَ النّارِ فَانْقَدْكُمْ مِنْهَا كَذْلِكَ يُبِيّنُ اللّهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلّكُمْ تَهْتَدُونَ.

"And hold fast, all together, by the rope which Allāh (stretches out for you), and be not divided among yourselves; and remember with gratitude Allāh's favor on you; for ye were enemies and He joined your hearts in love, so that by His Grace, ye became brethren; and ye were on the brink of the pit of Fire, and He saved you from it. Thus doth Allāh make His Signs clear to you: That ye may be guided." (al-Qur'ān 3:103)

وَ أَلْفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ لَوْ أَنْفَقْتَ مَا فِي الأَرْضُ جَمِيعًا مَا ٱلْقْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَكِنَّ اللّهَ -أَلْفَ بَيْنَهُمْ إِنّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ

"And (moreover) He hath put affection between their hearts: not if thou hadst spent all that is in the earth, couldst thou have produced that affection, but Allāh hath done it: for He is Exalted in might, Wise." (al-Qur'ān 8:63)

The Prophet (PBUH) said: "None of you can be a believer unless he loves for his brother what he loves for himself." (Bukhārī: Book: 1, Ḥadīth: 8, Vol. 73, Ḥadīth 55, Abu Musa®)

The Prophet  $_{(PBUH)}$  said: "None of you will have faith till he wishes for his (Muslim) brother what he likes for himself." (Bukhari: Book-1, Vol.2, Hadīth-12, Narrator: Anas®)

The Prophet (PBUH) said: "A Muslim is the brother of a fellow-Muslim. He should neither commit oppression upon him nor ruin him, and he who meets the need of a brother, Allāh would meet big needs, and he who relieved a Muslim from hardship Allāh would relieve him from the hardships to which he would be put on the Day of Resurrection, and he who did not expose (the follies of a Muslim) Allāh would conceal his follies on the Day of Resurrection." (Muslim: Book 32, Hadīth 6250, Salim & Abū Hurayra®, marfu' Hadīth)

The Prophet (PBUH) said: "The deeds are presented on every Thursday and Friday and Allāh, the Exalted and Glorious. grants pardon to every person who does not associate anything with Allāh except the person in whose (heart) there is rancour against his brother. It would be said: Put both of them off until they are reconciled." (Muslim: Book 32, Hadīth 6223)

This concept of brotherhood (Ukhuwwah), if taken in true letter and spirit, can serve as foundation for political-collaboration between Muslim countries.

# 6<sup>th</sup> Foundation: Wahdah وحدة (Unity)

In accordance with the preceding discussion of community, "Islamic Ideology creates an intellectual brotherhood (*Ukhuwwah*) and a united will amongst its adherents. It is clear that if there exists general understanding among the individuals, they will emerge as a united force for good. For instance, if you want to build a wall and bricks you use in the building of the proposed wall are of different material and of different size. No doubt you can use them to build the wall but it will not be a solid and strong wall, but will prove weak and liable to fall down. But if you use bricks made out of material used in due proportion the wall will certainly

be stronger than the first one. Unity of the Ummah based on their solidarity in a faith and unanimity of views has been described in Qur'ân as a solid cemented structure (Bunyāun Marsūs). III Intellectual Unanimity creates conformity in their working approach. The building of a civilization by the joint effort of such men would create a truly Islamic civilization and society thus constituted would, no doubt, be a society of pious men. liii

(al-Qur an49:13) ... إِنَّ أَكْرَ مَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَثْقَاكُمْ...

On this ground, we can establish the religious foundation of Unity (Wahdah), to attain political-collaboration between Muslim countries. The below mentioned citations of Qur'an and Sunnah strongly demand the Muslims to observe Unity (Wahdah) for their existence.

وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعًا وَلا تَقَرَّقُوا وَادْكُرُوا نِعْمَةُ اللهِ عَلَيْكُمْ إِدْ كُنْتُمْ أَعْدَاءً فَأَلْفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأُصْبُحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخْوَ أَنَّا وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِنَ الْنَّارِ فَأَنْقَذَكُمْ مِنْهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ-

"And hold fast, all together, by the rope which Allāh (stretches out for you), and be not divided among yourselves; and remember with gratitude Allāh's favour on you; for ye were enemies and He joined your hearts in love, so that by His Grace, ye became brethren; and ye were on the brink of the pit of Fire, and He saved you from it. Thus doth Allāh make His Signs clear to you: That ye may be guided." (al-Qur'ān 3:103)

وَ أَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَلا تَنَازَعُوا فَتَقْشَلُوا وَتَدْهَبَ رِيحُكُمْ وَاصْبُرُوا إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّالِرِينَ۔

"And obey Allāh and His Messenger; and fall into no disputes, lest ye lose heart and your power depart; and be patient and persevering: For Allāh is with those who patiently persevere. " (al-Qur'ān 8:46) وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الكِثَّابَ إِلاَ لِلْبَيْنَ لَهُمُ الذِي اخْتَلُفُوا فِيهِ وَهُدَى وَرَحْمَةً لِقُومُ يُؤْمِلُونَ ـ

"And We sent down the Book to thee for the express purpose, that thou shouldst make clear to them those things in which they differ, and that it should be a guide and a mercy to those who believe." (al-Qur'ān 16:64)

The Prophet (PBUH) said: "Each of you is mirror of his brother, if you see something wrong in your brother, you must tell him to get rid of it." (Bukhari: Book 3, Vol.43, Hadith 622, 'Abdullah bin Umar)

Allāh's Apostle said, "A Muslim is a brother of another Muslim, so he should not oppress him, nor should he hand him over to an oppressor. Whoever fulfilled the needs of his brother, Allāh will fulfill his needs; whoever brought his (Muslim) brother out of a discomfort, Allāh will bring him out of the discomforts of the Day of Resurrection, and whoever screened a Muslim, Allāh will screen him on the Day of Resurrection." (Timidhī: Hadīth 622, 'Abdullah bin Umar)

# 7<sup>th</sup> Foundation: Akhlāq أخلاق (Morality or Ethics)

Akhlāq or Morality is defined as: a moral discourse, statement, or lesson; a doctrine or system of moral conduct; particular moral principles or rules of conduct; conformity to ideals of right human conduct; moral conduct. liv

These definitions are identical in nature with the concept of morality in Islam. However, the concept of Islamic morality gives twofold results. "--G<sup>ood in this world and good in the Hereafter,</sup> ---"--- $^{\text{u--like}}$  (al-Qur'ān 2:201). It emerges from the foundations, which have been discussed in the preceding sections.

Dimensions of morality (Akhlāq) in Islam are numerous, far-reaching, and comprehensive. The Islamic morals deal with Man-God relations; Man-Man relations; Man-Other elements relations; Man-Other Creatures of the universe relations; and Maninner self relations. A Muslim has to guard his individual and collective behavior, deeds, words, thoughts, feelings and intentions. In a general sense, his role is to advocate what is right and fight what is wrong, seek what is true and abandon what is false, cherish what is decent an avoid what is indecent. Truth and virtue are his goal. Humbleness and simplicity, courtesy and compassion, are his second nature. To him arrogance and selfimportance, harshness and unconcern, are distasteful, offensive, and displeasing to Allāh. This high-level of morality (Akhlāq) will, undoubtedly, nourish and reinforce morality at the human level. For in his relationship with fellow men, the Muslim must show kindness to the kin and concern for the neighbor, respect for the elderly and compassion for the young, care for the sick and support for the needy, sympathy for the grieved and cheer for the

depressed, joy with the blessed and patience with the misguided, tolerance toward he ignorant and forgiveness of the helpless. disapproval of the wrong and rise for the negligible. Moreover, he must respect the legitimate rights of others as much as he does his own. His mind must be occupied with constructive ideas and serious pursuits his heart must beat with compassionate feelings and good will, his soul must radiate with peace and serenity; his counsel must be sincere and courteous. lvi

The Muslim's moral obligation is to be a colorful example of honesty and perfection, fulfill his commitments and perform his tasks well, seek knowledge and virtue by all possible means, correct his mistakes and repent his sins, develop a good sense of social consciousness and nourish a feeling of human response, provide for dependents generously without extravagance and meet their legitimate needs. Nature and the world are the field of exploration and the object of enjoyment for the Muslim. He must utilize their elements and consider their marvels, read them as signs of Allāh's greatness and preserve their beauty, explore their wonders and discover their secrets. But whether he uses them for utility or for sheer enjoyment, he must avoid waste and excess. As a responsible agent of Allāh and a conscientious trustee, he must always be mindful of others who share the world with him and who will succeed him in the future. lvii

This concept of Morality if, applied with sincerity, can become a foundation for political-collaboration among the Muslim countries

Due to the limitation of this paper, in the following section, we shall only highlight the titles of the selected moral values, in alphabetical order. The references of Qur'an and Ahâdîth shall be cited in the related notes.

# **Communal Etiquettes**

It reflects unity, respect and affiliation between people during assemblies. Etiquettes taught by Qur'an and Sunnah in this regard can be observed in the citation. liviii

## Compassion

This moral value has rewards of both Worlds. It is a source of achieving social, economic and political prosperity. See, references of Qur'ān and Sunnah in the notes. lix

### Collaboration

Collaboration in righteous deeds is a high moral value of Islam. The Muslims are instructed to cooperate in all social, political and political matters which are righteous. References of Qur'ān and Sunnah can be observed in the notes.<sup>lx</sup>

# **Forgiveness**

Forgiveness is a high moral value of Islam. It plays an important role in the individual and collective life of the Muslims. See, references of Qur'ān and Sunnah in the notes. lxi

### Generosity

A great amount of stress is given by Islam on this moral value, which carries durable reward. The injunctions of Qur'ān and Sunnah mentioned in notes elaborate its importance. lxii

### Hard-work

It improves the socio-economic status of people at individual and collective level. Encouragement of hard-work and its result can be observed in Qur'ān and Sunnah. See, references in the notes. lxiii

### **Justice and Fairness**

Justice and fair play are to be the basic principles of all transactions and it is immoral and sinful to possess wealth by fraud, dishonesty and other evil practices. The concept of single brotherhood itself negates the idea of exploitation of one by another. Nobody is allowed to use wealth for personal enjoyment. Ixiv See, references of Our'ān and Sunnah in the notes. Ixv

#### Moderation

This moral value is applicable to individual and collective life of the Muslims. Adoption of this principle is always fruitful. See, references of Qur'ān and Sunnah in the notes. lxvi

## **Modesty & Chastity**

It is a moral value which has a strong relation Islamic society. All such activities are prohibited which harm the moral fiber of the society. See, references of Qur'ān and Sunnah in the notes. lxvii

#### **Non-Muslims**

The liability of a Muslim is not only to be aware of the 'Truth' nor, only that he watches the goings-on from a distance. Truth always demands satisfactory arguments along with openheartedness, broad mindedness and connivance from other's faults. lxviii What should be the attitude of Muslims with non-Muslims? The injunctions of Our'ān and Sunnah, cited in the notes, answer this question. Ixix

#### Persistence

Social, economic and political hardships are the part of human life. Persistence, steadfastness and discipline are the solutions to these hardships. This moral value brings success in all human affairs. Examples from Qur'ān and Sunnah can be observed, in the notes. lxx

## **Prosperity**

Prosperity of both lives (this world and the Hereafter) is the fundamental objective of Islamic teachings. A prosperous Muslim Ummah is the deep-seated desire of Islam. Encouragement to pursue benefits of both worlds can be noticed in the citation. lxxi

### Reconciliation

Compromise in case of hostilities is another moral value. It should be adopted by the Muslims on individual and collective level. See, injunctions of Qur'ān and Sunnah in notes. lxxii

#### Reliance

The concept of reliance or trust has a different perception in Islam. Reliance (Tawakkal), means absolute dependence, confidence and trust on God (Allāh). This moral value is must for individual and collective behavior. See, references of Qur'an and Sunnah in notes. lxxiii

#### Self-defense

Self-protection is a universal moral right of humans. However, self-defense in Islam is not only to defend territorial boundaries but also to defend religious, social, political and political moral values. Hence, the Muslims being a separate entity own a right to safeguard their individuality. The injunctions of Qur'an and Sunnah cited in the notes should be taken in the context of acquiring political-collaboration. lxxiv

# **Supplication**

Prayer is a spiritual value of Islam. It is the strongest link of God (Allāh) and Man. Muslim experience confirms, that this moral value has tremendous effect on the spiritual, social, economic and political life. See, references of Qur'ān and Sunnah in the notes. lxxv

#### **Trustworthiness**

Trustworthiness or honesty is a moral value. The citations from Qur'ān and Sunnah shown in the notes, elaborate the importance of this moral behavior. lxxvi

#### Conclusion

Political strength is vital for the Muslims to survive in the contemporary world. It is the basic need to evade a possible aggression. Political-collaboration among Muslim Countries can be solve this problem and can eliminate poverty of the Muslim-World, which is the basic political goal of Islam. Despite various degrees of linguistic, cultural and political differences, similarity in religious foundations can become a dynamic force for a lasting political-collaboration. The vision of establishing political-collaboration between the Muslim countries on religious foundations still remains unfulfilled. Even the direction and destiny of most Muslim countries remain undetermined. The lip service for Islam has not, and cannot fulfill the ambitions of the Muslims. They are frustrated and ambitious for a change. This is the time for the Muslim leadership to read and understand the need of time, and to work for the revival of Muslim *Ummah*.

"--- إِنَّ اللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا يقَوْمٍ حَتَى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ وَإِذَا أَرَادَ اللَّهُ بِقَوْمٍ سُوءًا فَلَا مَرَدَّ لَهُ وَمَا لَهُمْ مِنْ دُونِهِ مِنْ وَ ال"

"---Verily, never will Allah change the condition of a people until they change what is in themselves, but when (once) Allah willeth a people's punishment, there can be no turning it back, nor will they find, besides him any to protect." (al-Qur'ān 13: 11)

#### **Notes & References**

- i Johnstone, Ronald, Religion and Society in Interaction: The Sociology of Religion (New Jersey: Prentice-Hall, Inc., Englewood Cliffs, 1975), p.20
- ii See, "Collaboration.", Collins English Dictionary Cameron (Dictionary.com: HarperCollins), Accessed: July 8, 2012
- iii Marinez-Moyano, I. J., Creating a Culture of Collaboration (USA: Jossey-Bass, 2006), Ch. 4, p.83
- iv Horton, Paul B., & Hunt, Chester L., Sociology (Singapore: McGraw-Hill International Editions, 6th ed., 1984), p.266
- v Smelser, Neil J., Theory of Collective Behaviour (New York: The Free Press, 1963), p.8
- vi Elkholy, Abdo A., *The Concept of Community in Islam*, in: Ahmad, Khurshid, & Ansari, Zafar Ishaq, (eds.), *Islamic Perspectives: Studies in Honour of Mawlāna Sayyid Abul A'lā Mawdūdī* (U.K: The Islamic Foundation in association with Saudi Publishing House, Jeddah, 1978), P.171
- vii al-Fārūqī, Ismā'īl Rāji, *Is the Muslim Definable in Terms of His Economic Pursuits?* in: Ahmad, Khurshid, & Ansari, Zafar Ishaq, (eds.), *Islamic Perspectives: Studies in Honour of Mawlāna Sayyid Abul A'lā Mawdūdī* (U.K: The Islamic Foundation & Saudi Publishing House, Jeddah, 1978), p. 191
- viii Redmond, "Cooperation." Microsoft® Student 2008 [DVD] (WA: Microsoft Corporation, 2007)
- ix Horton, Paul B., & Hunt, Chester L., *Sociology* (Singapore: McGraw-Hill International Editions, 6th ed., 1984), p.267
- x "Against them make ready your strength to the utmost of your power, including steeds of war, to strike terror into (the hearts of) the enemies, ---." (al-Qur'ān 8:60)
- xi "What Allah has bestowed on His Messenger (and taken away) from the people of the townships,- belongs to Allah,- to His Messenger and to kindred and orphans, the needy and the wayfarer; In order that it may not (merely) make a circuit between the wealthy among you---."(al-Qur'ān, 59:7); also see, al-Qur'ān 2:177
- xii "And those who strive in Our (cause),- We will certainly guide them to our Paths: For verily Allah is with those who do right." (al-Qur'ān 29:69)
- xiii "---Persevere in patience & constancy; vie in such perseverance; strengthen each other; and fear Allah; ---" (al-Qur'ān 3:200); also see, al-Qur'ān 8:46
- xiv Mawdūdī, Sayyid Abul A'lā, *Towards Understanding Islam in Focus* (Riyadh: World Assembly of Muslim Youth, 1983), p.13
- xv Chapra, Muhammad Omer, Islam and Economic Development, (Islamabad: International Institute of Islamic Thought, 1993), p.11
- xvi "Allah did confer a great favour on the believers when He sent among them a messenger from among themselves, ---" (al-Qur'ān 3:164); also see, al-Qur'ān 4:174
- xvii See, "Faith", Microsoft® Encarta® (USA: Microsoft Corporation, 2008)
- xviii Nomani, Manzoor Ahmad, Islamic Faith & Practice (Lahore: Islamic Publications Ltd.), p.21
- xix Qur'anic text & English translation of Abdullah Yusuf Ali, is cited from: *DivineIslam's Qur'an Viewer software v2.913* (London: 2000-2002)
- xx Hadīth Books: University of Southern California, MSA site: http://www.imaanstar.com/

xxi See, Faith in God: al-Qur'ān 2:8, 2:285, 3:52, 3:84; Faith in Last Day: al-Qur'ān 1:4, 2:4, 2:62, 2:177, 4:136, 5:69, 9:18; Faith in Messengers: al-Qur'ān 2:136, 2:177, 2:285, 3:84, 4:136, 4:162, 5, 47:2; Faith in Scriptures: al-Qur'ān 2:4 2:136 2:177 2:285, 5:69, 47:2; Faith in Angels: al-Qur'ān 2:177, 2:285 4:136.xxi

xxii Ahmad, Khurshid (ed.), *Islam: its meaning and message* (UK: The Islamic Foundation Leicester, 1993), p.29 xxiii Siddiqi, Muhammad Nejatullah, *Tawhīd: The Concept and the Process*, in: Ahmad, Khurshid, & Ansari, Zafar Ishaq, (eds.), *Islamic Perspectives: Studies in Honour of Mawlāna Sayyid Abul A'lā Mawdūdī* (U.K: The Islamic Foundation & Saudi Publishing House, Jeddah, 1978), p17

xxiv Choudhury, Masudul Alam, *Islamic Economic co-operation* (London: The Macmillan press Ltd., 1989), p.7 xxv "Say: He is Allāh, the One and Only; Allāh, the Eternal, Absolute; He begetteth not, nor is He begotten; And there is none like unto Him." (al-Qur'ān 112:1-4); also see, al-Qur'ān 2:163; Hadīth: Abū Hurayra® "The deeds are presented on every Thursday and Friday and Allāh, the Exalted and Glorious, grants pardon to every person who does not associate anything with Allāh except the person in whose (heart) there is rancour against his brother. It would be said: Put both of them off until they are reconciled. (Muslim: Book 32, H:6223); also see, knowledge of Allah: al-Qur'ān 2:140; 2:144; 2:149; qualities of Allah: Al-Qur'ān 2:143; 2:185; power & authority of Allah: al-Qur'ān 2:148, 202, 212, 220, 224, 228, 240,245,247,249,251; 3:11,13; 3:26-27; 3:29; 3:37

xxvi Islāhī, Sadaruddin, *Islam at a Glance*, Translator: Sheikh Zafar Iqbal, (Lahore: Islamic Publications, 7th edition, 1996), p.26

xxvii Abdalati, Hammudah, Islam in Focus (Riyadh: World Assembly of Muslim Youth, 1983), p.27

xxviii "Ye have indeed in the Messenger of Allāh a beautiful pattern (of conduct) for any one whose hope is in Allāh and the Final Day, ---." (al-Qur'ān 33:21)

xxix "Allāh did confer a great favour on the believers when He sent among them a messenger from among themselves, ---." (al-Qur'ān 3:164); The Messenger of Allāh said: "None of you [truly] believes until his inclination is in accordance with what I have brought". (Al-Nawawī, Yahya bin Sharafuddin, *al-Arba'īn al-Nawawiyyah* (Lahore: Progressive Books, 1997), Ḥadīth 41, p.122; "None of you has Faith unless I am dearer to him than his father, and his son and all mankind." (Bukhārī: Book 1, Ḥadīth 13)

xxx "Every soul shall have a taste of death: And only on the Day of Judgment shall you be paid your full recompense. Only he who is saved far from the Fire and admitted to the Garden will have attained the object (of Life): For the life of this world is but goods and chattels of deception." (al-Qur'ān 3:185)

xxxi Islāhī, Sadaruddin, Islam at a Glance, Tr. Sheikh Zafar Iqbal (Lahore: Islamic Pub., 7th ed., 1996), p.20

xxxii "Did ye then think that We had created you in jest, and that ye would not be brought back to Us (for account)?" (al-Qur'ān 23:115); "Does man think that We cannot assemble his bones? Nay, We are able to put together in perfect order the very tips of his fingers." (al-Qur'ān 75: 3-4); also see, Hereafter: 2:4,102, 114, 130, 177, 200

xxxiii Gordon, D. Newby, A Concise Encyclopedia of Islam (UK: Thompson Press Ltd., 2004)

xxxiv Ahmad, Khurshid (ed.), *Islam, its meaning and message* (UK: The Islamic Foundation Leicester, 1993), p.22 xxxv Nasr, Seyyed Hossein, *Islam and the Plight of Modern Man* (Islamabad: Da'wah Academy, International Islamic University, 2nd edition, 1994), p.58.

xxxvi "The believers must (eventually) win through,---". (al-Qur'ān 23:1); "---These will be the heirs---." (al-Qur'ān 23:10); "--- And there are men who say: "Our Lord! Give us good in this world and good in the Hereafter, and defend us from the torment of the Fire!" (al-Qur'ān 2:201); "But those will prosper who purify themselves, And glorify the name of their Guardian-Lord, and (lift their hearts) in prayer." (al-Qur'ān 87:14-15).

xxxvii "The Evil one threatens you with poverty and bids you to conduct unseemly. Allāh promiseth you His forgiveness and bounties,---." (al-Qur'ān 2:268); "So eat and drink of the sustenance provided by Allāh, and do no evil nor mischief on the (face of the) earth." (al-Qur'ān: 2:60); also see, 2:57; 2:172; 7:160; 20:81

xxxviii al-Fārūqī, Ismā'īl Rāji, *Is the Muslim Definable in Terms of His Economic Pursuits*? in: Ahmad, Khurshid, & Ansari, Zafar Ishaq, (eds.), *Islamic Perspectives: Studies in Honour of Mawlāna Sayyid Abul A'lā Mawdūdī* (U.K.: The Islamic Foundation & Saudi Publishing House, Jeddah,1978), Pp.188-189

xxxix "The same religion has He established for you as that which He enjoined on Noah - the which We have sent by inspiration to thee-and that which We enjoined on Abraham, Moses, and Jesus: Namely, that ye should remain steadfast in religion, and make no divisions therein: to those who worship other things than Allāh, hard is the (way) to which thou callest them. Allāh chooses to Himself those whom He pleases, and guides to Himself those who turn (to Him)." (al-Qur'ān 42:13).

xl "And hold fast, all together, by the rope which Allāh (stretches out for you), and be not divided among yourselves; and remember with gratitude Allāh's favour on you; for ye were enemies and He joined your hearts in love, so that by His Grace, ye became brethren; and ye were on the brink of the pit of Fire, and He saved you from it. Thus doth Allāh make His Signs clear to you: That ye may be guided." (al-Qur'ān 3:103).

xli Mawdūdī, Sayyid Abul A'lā, *Political Theory of Islām*, in Ahmad, Khurshid (ed.), *Islām: its meaning& message* (UK: The Islamic Foundation Leicester, 1993), p.168

xlii --- قال رَبُكَ لِلْمُلابِكَةِ إِلَى جَاعِلَ فِي الأَرْضَ خَلِيفًا --- "Behold, thy Lord said to the angels: "I will create a vicegerent on earth."---" (al-Qur'ān 2:30); "O David! We did indeed make thee a vicegerent on earth: so judge thou between men in truth (and justice): Nor follow thou the lusts (of thy heart), for they will mislead thee from the Path of Allah: for those who wander astray from the Path of Allah, is a Penalty Grievous, for that they forget the Day of Account." (al-Qur'ān 38:26).

xliii --- مِمًا جَعَلَكُمْ مُستَخْلَفِينَ فِيهِ --- whereof He has made you heirs----." (al-Qur'ān 57:7).

xliv --- گَلَّمُ خَيْرَ اُمُدَّ اَخْرَجَتُ اللّه --- "Ye are the best of peoples, evolved for mankind, enjoining what is right, forbidding what is wrong, and believing in Allah... (al-Qur'ān 3:110) --- قَرَكُنْ اللهُ وَسَطّا لِثُكُونُوا شُهْهَاءَ عَلَى النّاس --- Thus, have We made of you an Ummat justly balanced, that ye might be witnesses over the nations, --- . (al-Qur'ān 2:143)

xlv --- مِلَة أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ هُوَ سَمَاكُمُ الْمُسْلِّمِينَ --- "—It is the cult of your father Abraham. It is He Who has named you Muslims, --- (al-Qur'ān 22:78)

xlvi "And verily this Brotherhood of yours is a single Brotherhood,---." (al-Qur'ān 23:52); "---single Brotherhood--" (al-Qur'ān 49:10); also see: al-Qur'ān 21:92

xlviii Sharī'atī, Ali, *On the Sociology of Islam* (Lectures), tr. Hamid Algar, (Berkely: Mizan Press, 1979), p.119 xlviii Nisbet, Robert, *The Sociological Tradition* (New York: Basic Books, 1996), Pp. 47-48

xlix Broom, L., & Selznick, P., Sociology: A Text with Adapted Readings, (New York: Harper & Rowe, 1968), p.31

I "O mankind! We created you from a single (pair) of a male and a female, and made you into nations and tribes, that ye may know each other (not that ye may despise (each other). Verily the most honoured of you in the sight of Allah is (he who is) the most righteous of you. And Allah has full knowledge ---." (al-Qur'ān 49:13)

li ---- إِنَّا اللَّهِ وَإِنَّا اللَّهِ رَاحِعُونَ--- we are Allah's and Lo! unto Him we are returning." (Al-Qur'an 2: 156)

lii --- كَاتْبُهُمْ بَشُونَ مُرْصُوصُ --- "Truly Allah loves those who fight in His Cause in battle array, as if they were a solid cemented structure." (al-Qur'ān 61:4)

liii Tazil-ur-Rahman, Justice Dr., Essays on Islam (Lahore: Islamic Publications Ltd., 1997), p.8

liv Encyclopedia Britannica, Merriam Webster's Dictionary & Thesaurus, (Ultimate Reference Suite, 2008)

lv Mawdūdī, Sayyid Abul A'lā, *Tehrīk-e-Islâmî Kî Akhlâkî Bunyâdein* (Lahore: Islamic Publications Ltd. 1990), p.24-31

lvi Adapted from, Shibli Nomani, *Sirat al-Nabî* (Pakistan: Services Book Club, 1987), vol. 6 lvii Ibid., vol.6

lviii "Nor can goodness and Evil be equal. Repel (Evil) with what is better: Then will he between whom and thee was hatred become as it were thy friend and intimate!" (al-Qur'ān 41:34); "O ye who believe! When ye are told to make room in the assemblies (spread out and) make room: (ample) room will Allāh provide for you. And when ye are told to rise up, rise up Allāh will rise up, to (suitable) ranks (and degrees), those of you who believe and who have been granted (mystic) Knowledge. And Allāh is well-acquainted with all ye do." (al-Qur'ān 58:11); "O ye who believe! Let not some men among you laugh at others: It may be that the (latter) are better than the (former): Nor let some women laugh at others: It may be that the (latter are better than the (former): Nor defame nor be sarcastic to each other, nor call each other by (offensive) nicknames: Ill-seeming is a name connoting wickedness (to be used of one) after he has believed: And those who do not desist are (indeed) doing wrong." (al-Qur'ān 49:11); "O ye who believe! stand out firmly for Allāh, as witnesses to fair dealing, and let not the hatred of others to you make you swerve to wrong and depart from justice. Be just: that is next to piety: and fear Allāh. For Allāh is well-acquainted with all that ye do." (al-Qur'an 5:8); "If a man kills a believer intentionally, his recompense is Hell, to abide therein (For ever): And the wrath and the curse of Allāh are upon him, and a dreadful penalty is prepared for him." (al-Qur'ān 4:93); Some people asked Allāh's Apostle, "Whose Islam is the best? i.e. (Who is a very good Muslim)? He replied, "One who avoids harming the Muslims with his tongue and hands." (Bukhari: Book-1, Vol.2, Hadīth-10, Narrator: Abu Musa®); The Prophet □ said: "Don't nurse grudge and don't bid him out for raising the price and don't nurse aversion or enmity and don't enter into a transaction when the others have entered into that transaction and be as fellow-brothers and servants of Allāh. A Muslim is the brother of a Muslim. He neither oppresses him nor humiliates him nor looks down upon him. The piety is here (and while saying so) he pointed towards his chest thrice. It is a serious evil for a Muslim that he should look down upon his brother Muslim. All things of a Muslim are inviolable for his brother in Faith: his blood, his wealth and his honour." (Muslim: Book 32, Hadīth 6219, Narrator: Abū Hurayra®); "Whoever has (the following) four characters will be a hypocrite, and whoever has one of the following four characteristics will have one characteristic of hypocrisy until he gives it up. These are: (1) Whenever he talks, he tells a lie; (2) whenever he makes a promise, he breaks it; (3) whenever he

makes a covenant he proves treacherous; (4) and whenever he quarrels, he behaves impudently in an evil insulting manner." (Bukhārī: Book 3, Volume 43, Hadīth 639, Narrator: 'Abdullah bin 'Amr® & Hadīth 33 Vol.1); "When a man tells something and then departs, it is a trust." (Abū Dāwūd: Book 41, Hadīth 4850, Narrator: Jābir ibn 'Abdullah®); "The most hated person in the sight of *Allāh* is the most quarrelsome person." (Bukhārī: Book 3, Volume 43, Hadīth 637 Narrator: 'Āisha®); "And be moderate in thy pace, and lower thy voice; for the harshest of sounds without doubt is the braying of the ass." (al-Qur'ān 31:19); "Only those are believers, who believe in Allāh and His Messenger: when they are with him on a matter requiring collective action, they do not depart until they have asked for his leave; those who ask for thy leave are those who believe in Allāh and His Messenger; so when they ask for thy leave, for some business of theirs, give leave to those of them whom thou wilt, and ask Allāh for their forgiveness: for Allāh is Oft-Forgiving, Most Merciful." (al-Qur'ān 24:62)

lix"---- but do thou good, as Allāh has been good to thee, and seek not (occasions for) mischief in the land: for Allāh loves not those who do mischief." (al-Qur'ān 28:77); "To those who do right is a goodly (reward)- Yea, more (than in measure)! No darkness nor shame shall cover their faces! they are companions of the garden; they will abide therein (for aye)!" (al-Qur'ān 10: 26); Some people asked Allāh's Apostle, "Whose Islam is the best? i.e., who is a very good Muslim? He replied: "One who avoids harming the Muslims with his tongue and hands." (Bukhārī: Book 1, Vol. 2, Hadīth 10, Narrator: Abū Mūsa®); "There should be no estranged relations beyond three days." (Muslim: Book 32, Hadīth 6213, Abū Hurayra®). "It is part of the Mercy of Allah that thou dost deal gently with them Wert thou severe or harsh-hearted, they would have broken away from about thee: so pass over (Their faults), and ask for (Allah's) forgiveness for them; and consult them in affairs (of moment). Then, when thou hast Taken a decision put thy trust in Allah. For Allah loves those who put their trust (in Him)." (al-Qur'ān 3:159)

lx "O ye who believe! Persevere in patience and constancy; vie in such perseverance; strengthen each other; and fear Allāh; that ye may prosper." (al-Qur'ān 3:200); "--- Help ye one another in righteousness and piety, but help ye not one another in sin and rancour: fear Allāh: for Allāh is strict in punishment." (al-Qur'ān 5:2); The importance of collaboration can be noticed in the following teachings of the Prophet Muhammad (peace and blessings of Allāh be upon him); "A believer to another believer is like a building whose different parts enforce each other." The Prophet □ then clasped his hands with the fingers interlaced (while saying that)." (Bukhārī: Book 3, Volume 43, Hadīth 626, Narrator: Abu Musa®); "You see the believers as regards their being merciful among themselves and showing love among themselves and being kind, resembling one body, so that, if any part of the body is not well then the whole body shares the sleeplessness (insomnia) and fever with it." (Bukhārī: Book-8, Vol. 73, Hadīth 40, Narrator: Nu'mān bin Bashir®); "The Believers, men and women, are protectors one of another: they enjoin what is just, and forbid what is evil: they observe regular prayers, practise regular charity, and obey Allah and His Messenger. On them will Allah pour His mercy: for Allah is Exalted in power, Wise." (al-Qur'ān 9:71); "Send not away those who call on their Lord morning and evening, seeking His face. In naught art thou accountable for them, and in naught are they accountable for thee, that thou shouldst turn them away, and thus be (one) of the unjust". (al-Qur'ān 6:52)

lxi"Hold to forgiveness; command what is right; But turn away from the ignorant." (al-Qur'ān 7:199); "But indeed if any show patience and forgive, that would truly be an exercise of courageous will and resolution in the conduct of affairs." (al-Qur'ān 42:43); "Kind words and the covering of faults are better than charity followed by injury.

Allāh is free of all wants, and He is Most-Forbearing." (al-Qur'ān 2:263); "Let not those among you who are endued with grace and amplitude of means resolve by oath against helping their kinsmen, those in want, and those who have left their homes in Allah's cause: let them forgive and overlook, do you not wish that Allah should forgive you? For Allah is Oft-Forgiving, Most Merciful." (al-Qur'ān 24:22)

lxii "By no means shall ye attain righteousness unless ye give (freely) of that which ye love; and whatever ye give, of a truth Allāh knoweth it well." (al-Qur'ān 3:92); "(Charity is) for those in need, who, in Allāh's cause are restricted (from travel), and cannot move about in the land, seeking (For trade or work): the ignorant man thinks, because of their modesty, that they are free from want. Thou shalt know them by their (Unfailing) mark: They beg not importunately from allthe sundry. And whatever of good ye give, be assured Allāh knoweth it well. Those who (in charity) spend of their goods by night and by day, in secret and in public, have their reward with their Lord: on them shall be no fear, nor shall they grieve." (al-Qur'ān 2:273-274); "The parable of those who spend their substance in the way of Allāh is that of a grain of corn: it groweth seven ears, and each ear Hath a hundred grains. Allāh giveth manifold increase to whom He pleaseth: And Allāh careth for all and He knoweth all things." (al-Qur'an 2:261); "Those who spend their substance in the cause of Allah, and follow not up their gifts with reminders of their generosity or with injury,-for them their reward is with their Lord: on them shall be no fear, nor shall they grieve." (al-Qur'an 2:262); "Behold, ye are those invited to spend (of your substance) in the Way of Allah: But among you are some that are niggardly. But any who are niggardly are so at the expense of their own souls. But Allah is free of all wants, and it is ye that are needy. If ye turn back (from the Path), He will substitute in your stead another people; then they would not be like you!" (al-Qur'ān 47:38); "Those who patiently persevere, seeking the countenance of their Lord; Establish regular prayers; spend, out of (the gifts) We have bestowed for their sustenance, secretly and openly; and turn off Evil with good: for such there is the final attainment of the (eternal) home,-Gardens of perpetual bliss: they shall enter there, as well as the righteous among their fathers, their spouses, and their offspring; and angels shall enter unto them from every gate (with the salutation)," (al-Our'ān 13:22-23); Allāh's Apostle □ said: "The believer is simple and generous, but the extravagant is deceitful and ignoble." (Abū Dawūd: Book 41, Hadīth 4772, Narrator: Abū Salamah®); "Give (in charity) and do not give reluctantly lest Allāh should give you in a limited amount; and do not withhold your money lest Allāh should withhold it from you." (Bukhārī: Book 3, Volume 47, Hadīth 764, Narrator: Asma®); Once I [Asma®] said: "O Allāh's Apostle! I have no property except what has been given to me by Az-Zubair (i.e. her husband). May I give in charity?" The Prophet (peace be upon him) said: "Give in charity and do not withhold it; otherwise Allāh will withhold it back from you." (Bukhārī: Book 3, Volume 47, Ḥadīth 763, Narrator: Asma®). The Prophet (peace be upon him) said: "Whoever frees a Muslim slave, Allāh will save all the parts of his body from the (Hell) Fire as he has freed the body-parts of the slave." ---. (Bukhārī: Book 3, Volume 46, Ḥadīth 693, Narrator: Abū Hurayra®). Allāh's Apostle (peace be upon him)said, "There is a Sadaqa to be given for every joint of the human body; and for every day on which the sun rises there is a reward of a Sadaqa (i.e. charitable gift) for the one who establishes justice among people."(Bukhārī: Book 3, Volume 49, Ḥadīth 870, Narrator: Abū Hurayra®)

lxiii "That man can have nothing but what he strives for." (al-Qur'ān 53:39); "--- Verily never will Allāh change the condition of a people until they change it (their state of goodness) themselves (by committing sins and being ungrateful and disobedient to Allāh). But when (once) Allāh willeth a people's punishment, there can be no turning

it back, nor will they find, besides Him, any to protect." (al-Qur'ān 13:11); "Go ye forth (whether equipped) lightly or heavily, and strive and struggle, with your goods and your persons, in the cause of Allāh. That is best for you, if ye (but) knew." (al-Qur'ān 13:11); Somebody asked, "O Allāh's Apostle! Who is the best among the people?" Allāh's Apostle replied "A believer who strives his utmost in Allāh's Cause with his life and property." They asked, "Who is next?" He replied, "A believer who stays in one of the mountain paths worshipping Allāh and leaving the people secure from his mischief." (Bukhārī: Book 4, Volume 52, Hadīth 45. Narrator: Abu Sa'īd al-Khudrī®); Holy Prophet said: "A group of people from my Ummah will continue to fight in defense of truth and remain triumphant until the Day of Judgment." (Muslim: Book 20, Hadīth 4718. Narrator: Jābir bin 'Abdullah®); "This religion will continue to exist, and a group of people from the Muslims will continue to fight for its protection until the Hour is established." (Muslim: Book 20, Hadīth 4717. Narrator: Jābir b. Samura®)

lxiv Muslehuddin, Muhammad, Sociology and Islam (Lahore: Islamic Publications Ltd., 1977), p.132

lxv "O ye who believe! Eat not up your property among yourselves in vanities: But let there be amongst you Traffic and trade by mutual good-will: Nor kill (or destroy) yourselves: for verily Allāh hath been to you Most Merciful!" (al-Qur'ān 4:29); "Allāh doth command you to render back your Trusts to those to whom they are due; And when ye judge between man and man, that ye judge with justice: Verily how excellent is the teaching which He giveth you! For Allāh is He Who heareth and seeth all things." (al-Qur'ān 4:58); "O ye who believe! Stand out firmly for justice, as witnesses to Allāh, even as against yourselves, or your parents, or your kin, and whether it be (against) rich or poor: for Allāh can best protect both. Follow not the lusts (of your hearts), lest ye swerve, and if ye distort (justice) or decline to do justice, verily Allāh is well-acquainted with all that ye do." (al-Qur'ān 4:135); "Allāh commands justice, the doing of good, and liberality to kith and kin, and He forbids all shameful deeds, and injustice and rebellion: He instructs you, that ye may receive admonition. Fulfill the Covenant of Allāh when ye have entered into it, and break not your oaths after ye have confirmed them; indeed ye have made Allāh your surety; for Allāh knoweth all that ye do." (al-Qur'an 16:90-91); "We sent aforetime our messengers with Clear Signs and sent down with them the Book and the Balance (of Right and Wrong), that men may stand forth in justice; and We sent down Iron, in which is (material for) mighty war, as well as many benefits for mankind, that Allah may test who it is that will help, Unseen, Him and His messengers: For Allah is Full of Strength, Exalted in Might (and able to enforce His Will)." (al-Qur'an 57:25); "O ye who believe! stand out firmly for Allah, as witnesses to fair dealing, and let not the hatred of others to you make you swerve to wrong and depart from justice. Be just: that is next to piety: and fear Allah. For Allah is well-acquainted with all that ye do." (al-Qur'an 5:8); "Verily, this is My way, leading straight: follow it: follow not (other) paths: they will scatter you about from His (great) path: thus doth He command you. that ye may be righteous. " (al-Qur'an 6:153); The Prophet said: "He who is two-faced in this world will have two tongues of fire on the Day of Resurrection." (Abū Dāwūd: Book-41, Hadīth-4855, Narrator: Ammār®); "Oppression is the darkness on the Day of Resurrection." (Muslim: Book 32, Hadīth 6249, Ibn 'Umar®

lxvi "And render to the kindred their due rights, as (also) to those in want, and to the wayfarer: But squander not (your wealth) in the manner of a spendthrift. Verily spendthrifts are brothers of the Evil Ones; and the Evil One is to his Lord (himself) ungrateful. Make not thy hand tied (like a niggard's) to thy neck, nor stretch it forth to its utmost reach, so that thou become blameworthy and destitute." (al-Qur'ān: 17:26-29); "Those who, when they

spend, are not extravagant and not niggardly, but hold a just (balance) between those (extremes)." (al-Qur'ān 25:67); The Prophet said: "Good way, dignified good bearing and moderation are the twenty-fifth part of Prophecy." (Abū Dawūd: Book 41, Hadīth 4758, Narrator: 'Abdullah ibn 'Abbas®); "Avoid suspicion, for suspicion is the gravest lie in talk and do not be inquisitive about one another and do not spy upon one another and do not feel envy with the other, and nurse no malice, and nurse no aversion and hostility against one another. And be fellow-brothers and servants of Allāh." (Muslim: Book 32, Hadīth 6214, Narrator: Abū Hurayra®)

lxvii "Say: "Come, I will rehearse what Allāh hath (really) prohibited you from": Join not anything as equal with Him; be good to your parents; kill not your children on a plea of want; We provide sustenance for you and for them; come not nigh to shameful deeds. Whether open or secret; take not life, which Allāh hath made sacred, except by way of justice and law: thus doth He command you, that ye may learn wisdom." (al-Qur'ān 6:151); The Apostle of Allāh said: "By his good character a believer will attain the degree of one who prays during the night and fasts during the day. (Abū Dawūd: Book 41, Hadīth 4780. Narrator: 'Āisha®); "There is nothing heavier than good character put in the scale of a believer on the Day of Resurrection."(Abū Dawūd: Book 41, Hadīth 4781. Narrator: Abū Darda')

lxviii Saqr, Abdul Badei, How to Call People to Islam, tr. Shakil Ahmed, (Islamabad: Da'wah Academy, International Islamic University, 1998), p.7

lxix "When thou seest men engaged in vain discourse about Our signs, turn away from them unless they turn to a different theme. If Satan ever makes thee forget, then after recollection, sit not thou in the company of those who do wrong. On their account no responsibility falls on the righteous, but (their duty) is to remind them, that they may (learn to) fear Allah. Leave alone those who take their religion to be mere play and amusement, and are deceived by the life of this world. But proclaim (to them) this (truth): that every soul delivers itself to ruin by its own acts: it will find for itself no protector or intercessor except Allah: if it offered every ransom, (or reparation), none will be accepted: such is (the end of) those who deliver themselves to ruin by their own acts: they will have for drink (only) boiling water, and for punishment, one most grievous: for they persisted in rejecting Allah". (al-Qur'ān 6:68-70); "Let there be no compulsion in religion: Truth stands out clear from Error: whoever rejects evil and believes in Allāh hath grasped the most trustworthy hand-hold, that never breaks. And Allāh heareth and knoweth all things". (al-Qur'an 2:256); "Invite (all) to the Way of thy Lord with wisdom and beautiful preaching; and argue with them in ways that are best and most gracious: for thy Lord knoweth best, who have strayed from His Path, and who receive guidance." (al-Qur'ān 16:125); "Revile not ye those whom they call upon besides Allāh, lest they out of spite revile Allāh in their ignorance. Thus have We made alluring to each people its own doings. In the end will they return to their Lord, and We shall then tell them the truth of all that they did." (al-Qur'ān 6:108); "And dispute ye not with the People of the Book, except with means better (than mere disputation), unless it be with those of them who inflict wrong (and injury): but say, "We believe in the revelation which has come down to us and in that which came down to you; Our Allāh and your Allāh is one; and it is to Him we bow (in Islam)." (al-Qur'ān 29:46); Allāh's Apostle 🗆 mentioned a person who asked an Israeli man to lend him one-thousand Dinars, and the Israeli lent him the sum for a certain fixed period. (Bukhārī: Book 3, Volume 50, Hadīth 892. Narrator: Abū Huravra®)

lxx "O ye who believe! seek help with patient perseverance and prayer; for Allāh is with those who patiently persevere. And say not of those who are slain in the way of Allāh: "They are dead." Nay, they are living, though ye perceive (it) not. Be sure we shall test you with something of fear and hunger, some loss in goods or lives or the fruits (of your toil), but give glad tidings to those who patiently persevere; who say, when afflicted with calamity: "To Allāh we belong, and to Him is our return":-They are those on whom (descend) blessings from Allāh, and Mercy, and they are the ones that receive guidance." (al-Qur'ān 2:153-157); "O ye who believe! Persevere in patience and constancy; vie in such perseverance; strengthen each other; and fear Allāh; that ye may prosper." (al-Qur'ān 3:200); "Follow thou the inspiration sent unto thee, and be patient and constant, till Allāh do decide: for He is the best to decide." (al-Qur'ān 10:109); The Prophet said: "The real patience is at the first stroke of a calamity." (Bukhari: Book 2, Volume 23, Hadith 387 & 389. Narrator: Anas bin Mālik)

lxxi"But seek, with the (wealth) which Allāh has bestowed on thee, the Home of the Hereafter, nor forget thy portion in this world: but do thou good, as Allāh has been good to thee, and seek not (occasions for) mischief in the land: for Allāh loves not those who do mischief." (al-Qur'ān 28:77); Umm'i Sulaym® said to the Prophet "Anas is your servant." The Prophet said, "O Allāh! increase his wealth and offspring, and bless (for him) what ever you give him." (Bukhārī: Book 8, Volume 75 & 76, Hadīth 346, Narrator: Anas®); The Prophet said: "Riches does not mean, having a great amount of property, but riches is self-contentment." (Bukhārī: Book 8, Volume 76, Hadīth 453. Narrator: Abū Hurayra®)

lxxii "If two parties among the Believers fall into a quarrel, make ye peace between them: but if one of them transgresses beyond bounds against the other, then fight ye (all) against the one that transgresses until it complies with the command of Allāh; but if it complies, then make peace between them with justice, and be fair: for Allāh loves those who are fair (and just)." (al-Qur'ān 49:9); "Verily, this is My way, leading straight: follow it: follow not (other) paths: they will scatter you about from His (great) path: thus doth He command you. that ye may be righteous." (al-Qur'ān 6:153); Allāh's Apostle said: "He who makes peace between the people by inventing good information or saying good things, is not a liar." (Bukhārī: Book 3, Volume 49, Hadīth 857.Narrator: Umm'i Kulthūm bint 'Uqba®); Once the people of Quba fought with each other till they threw stones on each other. When Allāh's Apostle was informed about it, he said, "Let us go to bring about a reconciliation between them."(Bukhārī: Book 3, Vol. 49, Hadīth 858. Narrator: Sahl bin Sad®); Narrated Jarir®: When I gave the pledge of allegiance to Allāh's Apostle and he stipulated that I should give good advice to every Muslim." (Bukhārī: Book 3, Volume 50, Hadīth 875 & 876, Narrator: Jabir bin 'Abdullah®)

lxxiii "Allāh is the Protector of those who have faith: from the depths of darkness He will lead them forth into light. Of those who reject faith the patrons are the evil ones: from light they will lead them forth into the depths of darkness. They will be companions of the fire, to dwell therein (For ever)." (al-Qur'ān 2:257); "---, Say: Allāh sufficeth me: there is no Allāh but He: On Him is my trust, He the Lord of the Throne (of Glory) Supreme!" (al-Qur'ān 9:129); The Prophet said: Allāh Says: "He (a person) draws near Me by the space of a hand, I (Allāh) draw near him by the space (covered) by two hands." (Muslim; Book 37, Hadith 6610, Abu Huraira)

lxxiv "Go ye forth (whether equipped) lightly or heavily, and strive and struggle, with your goods and your persons, in the cause of Allāh. That is best for you, if ye (but) knew." (al-Qur'ān 9:41); "Against them make ready your strength to the utmost of your power, including steeds of war, to strike terror into (the hearts of) the enemies,

of Allāh and your enemies, and others besides, whom ye may not know, but whom Allāh doth know. Whatever ye shall spend in the cause of Allāh, shall be repaid unto you, and ye shall not be treated unjustly." (al-Qur'ān 8:60); "That (is so). And if one has retaliated to no greater extent than the injury he received, and is again set upon inordinately, Allāh will help him: for Allāh is One that blots out (sins) and forgives (again and again)." (al-Qur'ān 22:60); A man came to the Prophet and asked, "A man fights for war booty; another fights for fame and a third fights for showing off; which of them fights in Allāh's Cause?" The Prophet said: "He who fights that Allāh's Word (i.e. Islam) should be superior, fights in Allāh's Cause." (Bukhārī: Book 4, Volume 52, Hadīth 65. Narrator: Abū Mūsa®); Holy Prophet said: "A group of people from my Ummah will continue to fight in defense of truth and remain triumphant until the Day of Judgment." (Muslim: Book 20, Hadīth 4718, Narrator: Jābir bin 'Abdullah®); "A strong believer is better and loveable to Allāh then a weak believer."(Muslim: 2664, and Ibn Mājah 4168)

lxxv "Say: Truly, my prayer and my service of sacrifice, my life and my death, are (all) for Allāh, the Cherisher of the Worlds." (al-Qur'ān 6:162); "Know, therefore, that there is no Allāh but Allāh, and ask forgiveness for thy fault, and for the men and women who believe: for Allāh knows how ye move about and how ye dwell in your homes." (al-Qur'ān 47:19); The Prophet said: "Supplication (Du'ā') is itself the worship." He then recited: "And your Lord said: Call on Me, I will answer you." (Abū Dawūd: Book 8, Hadith 1474. Narrator: Nu'mān ibn Bashīr®); "Allāh is more pleased with the repentance of His slave than anyone of you is pleased with finding his camel which he had lost in the desert." (Bukhārī: Book 8, Volume 75, Hadīth 321. Narrator: Anas bin Mālik®)."The invocation of anyone of you is granted (by Allāh) if he does not show impatience (by saying, "I invoked Allāh but my request has not been granted."(Bukhārī: Book 8, Volume 75, Hadīth 352. Narrator: Abū Hurayra®)

lxxvi "O ye who believe! Why say ye that which ye do not? Grievously odious is it in the sight of Allāh that ye say that which ye do not." (al-Qur'an 61:2-3); "Fulfill the Covenant of Allah when ye have entered into it, and break not your oaths after ye have confirmed them; indeed ye have made Allāh your surety; for Allāh knoweth all that ye do." (al-Qur'ān 16:91); "Those who Faithfully observe their trusts and their covenants; And who (strictly) guard their prayers;-These will be the heirs, Who will inherit Paradise: they will dwell therein (for ever)." (al-Qur'ān 23:8-11); "As for those who sell the faith they owe to Allāh and their own plighted word for a small price, they shall have no portion in the Hereafter: Nor will Allāh (Deign to) speak to them or look at them on the Day of Judgment, nor will He cleans them (of sin): They shall have a grievous penalty." (al-Qur'ān 3:77); The Apostle of Allāh said: "It is great treachery that you should tell your brother something and have him believe you when you are lying." (Abū Dāwūd: Book 41, Hadīth 4953. Narrator: Sufyān ibn Asīd al-Hadramī®); "Don't nurse grudge and don't hid him out for raising the price and don't nurse aversion or enmity and don't enter into a transaction when the others have entered into that transaction and be as fellow-brothers and servants of Allāh. A Muslim is the brother of a Muslim. He neither oppresses him nor humiliates him nor looks down upon him. The piety is here (and while saying so) he pointed towards his chest thrice. It is a serious evil for a Muslim that he should look down upon his brother Muslim. All things of a Muslim are inviolable for his brother in Faith: his blood, his wealth and his honour." (Muslim: Book 32, Hadīth 6219. Narrator: Abū Hurayra®).