# فهرست مطالب

|         | دومقالات                                                                   | ار   |
|---------|----------------------------------------------------------------------------|------|
| ۵       | ا<br>شف الحجو ب کا وا حد معلومه حاشیه/ ڈاکٹر معین نظامی                    | ·    |
| اك      | با بي شاه گھي وگرمُگھي رسم الخط: اڄتمام درس وند ريس/  ڈا کٹر نويد شنراد    | •    |
| 70      | مفعلی واصف کی پنجا بی شاعری/ ڈاکٹر نا ہیدشاہد                              | وار  |
|         | رسى مقالات                                                                 | فا   |
| ٣٣      | بتعاره در شعر فارسی اقبال/ <i>و کترمجمهٔ ناصر، زا</i> ېده <i>عبدالحق</i>   | اىد  |
| ٥٣      | تقای نثر فارسی در دورهٔ لودیان / <i>دکترصوفیصابر، دکترسیدممدفرید</i>       | ار   |
| ۵۲      | ژگیهای تشبیهات فروغ فراخزاد و پروین شاکر $n/n$ گل                          | وي   |
|         | بي مقاله                                                                   | ۶    |
| ۷9      | یب الحدیث: نشأته و تطوره /مُحمُ <sup>فضل ح</sup> ق، دُّا كُرُمُحمُّقْمُعلى | غر   |
|         | ریزی مقالبه                                                                | ائگا |
| ☆       | Life and Works of Nizami Ganjavi                                           |      |
| Dr. Per | vez Ahmad Pala, Dr. Asghar Iqbal, Raja Nazakat Ali (Ph.D) 03               | j.   |
| ☆       | The Continuation of Orientalistic Approaches an Today's Strategy           |      |
|         | Dr. Muhammad Akram Sajid, Dr. Umer Hayat 2                                 | 5    |

Majallah Tahqiq Research Journal of the Faculty of Oriental Learning Vol: 35, Sr.No.95, 2014, pp 05 - 16 ۱، ابریل بے جون ۱۴ ۲۰ ء، شاره ۹۵

# كشف المحجوب كاواحدمعلومه حاشمه

ڈاکٹرمعین نظامی ☆

#### **Abstract:**

Kashf-ul-Mahjub is the oldest Persian book written on mysticism and Lahore has the honour that this book was written in this historical city. Syed Ali Hujveri, the author of Kashf-ul-Mahjub played a significant role in spreading Islam in sub-continent. So many editions of this great book has been published all over the world. In this article the only known manuscript of the footnotes of Kashf-ul-Mahjub has been introduced, evaulated and analysed.

Key Words: Mysticism, Sub-continent, Ali Hujveri, Kashf-ul-Mahjub.

کشف المحجوب تصوّف وعرفان کے موضوع پر حضرت سیّدعلی بن عثمان ہجوری معروف بدداتا سنج بخشّ (م.٧٦٥ هـ) كي نادرِروز گاراورمشهورِز مانه كتاب ہے۔اس كےمطالب كي جامعیت اوراستناد اوراس کے اسلوبِ نگارش کا توازن واعتدال اسے علم تصوّف کی معتبر دستاویز بنا تا ہے۔ یہ کتاب اینے زمانۂ تا کیف ہی سے علما،صو فیہ اور محققین کا اہم ماً خذ چلی آ رہی ہے اور ہر دور میں اس کاعلمی بخقیقی اور روحانی دائر ہُ استفادہ خاصا وسیع رہاہے۔ ونیا کھر میں کشف المحجوب کے ستر کے قریب قلمی نسخ موجود ہیں جن میں سے بعض، غیرمعمولی اہمیّت کے حامل میں اور اس کی بعض اہم علمی و تحقیقی اشاعتوں کی بنیاد بنتے رہے ہیں۔عربی،ترکی،انگریزی،اردو،روسی، پنجابی،سندھی اورپشتو زبانوں میںاس کے تراجم بھی ہو چکے ہیں۔اردومیں تو اس کے تراجم کی تعداد ہیں سے متحاوز ہے۔ابھی تک اس کے فارسی متن کی سات علمی و تحقیقی اشاعتیں سامنے آپھی ہیں اوریہ قیاس غالب اس کی تدوین متن کا پہسلسلہ بھی جاری رےگا۔

اسلامی علوم وفنون کی تاریخ میں اہم کتابوں کی حاشیہ نگاری اورشرح نولیبی کی روایت بہت زرخیز رہی ہے نویں، دسویں اور گیارہویں صدی ہجری میں بدروایت عروج برنظر آتی ہے۔ان صدیوں میں اکابرعلا اور دانشوروں نے متازعر بی و فارسی متون پر حاشیہ آرائی اور شرح نگاری کی ہے۔ یہاں تک کہ بعض حاشیے اور شرحیں خودمتن سے زیادہ مفیداور مقبول ہوئیں اور اپنے اصلی ناموں کے مہ حائے اپنے مولفین کی نسبت سے دیے گئے عرفی ناموں سے مشہور ہوئیں۔اسی طرح بہت سے علا، فضلا اور مصنفین کا میدان تخصّص ہی بہ شعبے رہے اور ان کی بنیادی شہرت ہی حاشیہ نولیس یا شارح کی ہے۔ ہماری قدیم علمی و درسی روایت میں اس کی متعدد مثالیں موجود ہیں۔ان میں سے بعض حاشیوں اور شرحوں کا انداز محققانہ،مفصّل اور تقابلی مطالعات بیبنی ہے جب کہ کچھ حاشیے اور شرحیں محض طلبہاور مدرسین کی تعلیمی ضرورتوں کے پیش نظر کھی گئی ہیں اور ان میںالفاظ کے لغوی و اصطلاحی مفہوم کے بیان اورمتن کے مزعومہ مشکل مقامات کی تسہیل کومر کر تو تیہ بنایا گیا ہے۔ ظاہر ہے کہان میں سے ہرایک کی اپنی اہمیت وافادیت ہے جس سے مجال انکارنہیں ہے۔

کشف المحجوب کے من میں اس حوالے سے ایک تعجب انگیز حقیقت سامنے آتی ہے کہ طبقهٔ علا ومشائخ میں یکساں مرغوب ومقبول اس اہم عرفانی متن پر حاشیہ نویسی اور شرح نگاری کی طرف ہمارے اصحابِ علم وفضل کی توجّه بہت کم رہی ہے اور گذشتہ صدیوں میں پورے عالم اسلام میں اس کی ایک بھی عربی یا فارسی شرح نہیں ککھی گئی یا اگر تصنیف ہوئی تو سامنے نہیں آئی (بہت بعد میں کہیں بیسوس صدی کے اواخر میں انگریزی میں ایک جزوی شرح البتہ لکھی گئی<sup>ا</sup>)۔ عواد ف

المعارف،آداب المریدین اور ایسے دیگرمتون کی بہت سی شروح ملتی ہیں۔ کشف المحجوب کی حاشیہ نولی کے حوالے سے بھی زیادہ خوش کن اور حوصلہ افز اصورتِ حال سامنے نہیں آتی۔ نجانے کیا موانع حائل رہے کہ اس کی حاشیہ نولی کی جانب بھی اتنا اعتنا نہیں کیا گیا جتنا ضروری بھی تھا اور یہ کتاب مستطاب عائل رہے کہ اس کی حاشیہ نولی کی جانب بھی اتنا اعتنا نہیں کیا گیا جتنا ضروری بھی تھا اور یہ کتاب مستطاب بجاطور پراس کا استحقاق بھی رکھتی تھی۔ گذشتہ ایک ہزار سال میں جہاں بیسیوں اسلامی ومشرقی متون کے بہ کشرت حاشیہ کھے گئے، وہاں کشف المحجوب کے صرف ایک مختصر حاشیہ کا سراغ ماتا ہے اور معلومہ حدتک اس کا بھی صرف ایک بی قلمی نسخہ وستبر وز مانہ سے محفوظ رہ سکا ہے!

اس حاشیهٔ کشف المحجوب کے مصنف عبدالغفور بیں جنھیں معروف حاشیہ نویس عبدالغفور لاری (م ۹۱۲ ھے/۱۳ میں۔ عالم ۱۱ میں۔ عبدالغفور لاری کے تحریر کردہ بعض حواثی بہت مشہوراور مقبول بیں۔ غالبًا لاری کی یہی شہرت حاشیهٔ کشف المحجوب کے ان سے انتساب کا سبب بنی۔ حال آن کہ وہ مسلّمہ طور پر نقشبند بیسلیلے میں مولانا جائی کے مرید سے جب کہ زیر نظر حاشیے کے مولف خود اپنے بیان کے مطابق قادری سلسلے سے وابستہ ہیں۔ قدیم وجدید محققین میں سے بہت کم لوگوں نے اپنی تصانیف اور تحقیق مقالات میں اس حاشیہ اور اس کے مصنف کو درخورِ اعتنا سمجھا ہے سم کے سبب سے اس کا ذکر بھی مخصوص حلقوں تک محدود رہا۔ یہ حاشیہ کتا بخانہ گئی بخش، مرکز بحقیقاتِ فارسی ایران و پاکتان اسلام آباد میں شارہ ۵ کے بی محتوظ ہے۔

مؤلف حاشيه ناپاتعارف اورسبب تأليف يول بيان كياج:

مى گويد شكستهٔ نامراد، ترابِ اقدام فقرا عبدالغفور هر چند از جهتِ جهالتِ حويش به جهتِ قلّتِ علم و حال مناسبت نداشتم و شرمنده بودم امّا هر روز تقدير بر تعليقِ كلمات بركشف المحجوب آورده.

انھوں نے اس حاشیہ نولی کے حوالے سے اپنی '' قلّتِ علم وحال'' اور ''عدمِ مناسبت'' کا جو ذکر کیا ہے، وہ محض ایک مبنی برانکسار بیان ہے ورنہ ان کا صاحبِ علم اور اہلِ حال ہونا اور تصنیفی و تاکیفی سرگرمیوں سے ان کی طبعی مناسبت اسی گراں قدر حاشیے کے صفحے صفحے سے ظاہر و باہر ہے۔ وہ

عربی اور فارسی میں اینے مافی الضمیر کے ابلاغ پریکساں قدرت رکھتے ہیں۔انھوں نے عربی و فارسی کے اہم منابع سے خاطر خواہ استفادہ کیا ہے جس سے ان کی پختگی علم ومطالعہ ظاہر ہوتی ہے۔ان کے منابع میں امّہات کتب تصوّف سے استناد واستشہاد کیا گیا ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ نصیں کتب تصوّ ف کےمطالعے سے خاص شغف تھااورانھوں نے دقّت نظراورتعمّق سےعرفانی متون کا مطالعہ کر رکھا تھا۔ کشف المحجوب کے مطالب کا غیرمعمولی استحضار بھی جس کا انھوں نے کئی مقامات پر مظاہرہ کیا ہے، اس کتاب سے ان کی دل چیپی کے ساتھ ساتھ ان کی فعال قوتِ حافظہ اور درّاک استدلالی ذہن کا ثبوت ہے۔

عبدالغفوراینی روحانی وابنتگی کےحوالے سے بھی ایک اہم اطلاع فراہم کرتے ہیں جس سے ثابت ہوتا ہے کہ وہ سلسلۂ قادر پیرسے منسلک تھے اور ان کا شجرۂ طریقت بیدرہ واسطوں سے حضرت شيخ عبدالقادر گيلا ني تک پهنچيا تھا:

> و این مسکین مرید معتقد حضرت میران شیخ عبدالقادر است مبخمسة عشر و سائط.

سلسلة قادرييس وابسة مونى بناير باني سلسلة قادر بيحضرت شيخ عبدالقادر كيلاني سي مصنّف کی ارادت وعقیدت بدیمی ہے چنانچہ انھوں نے اپنے حاشیے میں مختلف مناستوں سے حیار یا نچ دیگر مقامات پر بھی ان کا ذیلی ذکر کیا ہے ۲ ۔مصنّف نے اپنے شیخ کا نام یا تعارف نہیں کھھاالبتہ قبض و بسط کی بحث میں ان کا ایک قول ضرور نقل کیا ہے کے اگروہ اپنے شیخ طریقت یاشجر ہُ طریقت کا کچھ مذکور کر دیتے توان کی شخصیت اور دور کی قیمن میں بہت مددل جاتی۔

معروف ایرانی محقق ڈاکٹر محمود عابدی نے متن حاشیہ میں موجود متعدد داخلی قرائن کے پیشِ نظر مصنّف کا دورِ حیات گیار ہویں صدی ہجری قرار دیا ہے^ کتاب کا زمانۂ تألیف بھی یہی ہے۔متن حاشیہ سےمصنّف کی ذاتی زندگی کے بارے میں مزیدکوئی معلومات نہیں ملتیں۔ حاشہ نویس کے خمن میں عبدالغفور نے کچھ طے شدہ اصول بیان نہیں کیے بلکہ جن مقامات یرانھوں نے کسی بھی وجہ سے ضروری جانا، وہاں حاشیہ نگاری کی <sup>9</sup>۔اگر چہا کثر و بیشتر توضیحی وتشریحی

عبارات مخضر ہیں لیکن مفید ہیں اور فارس اور عربی پرمصنف کی قدرتِ بیان کا بھر پورا ظہار کرتی ہیں۔
عبدالغفور نے آغاز ہی ہیں ، مخضر دیباچہ نماھتے میں حضرت ہجوری گئے جارے میں کچھ مخضر معلومات دی ہیں جن میں کوئی نئی اطلاع نہیں ہے۔ ان کا کہنا ہے کہ کشف المحجوب سے معلوم ہوتا ہے کہ اس کے مصنف حنی مسلک کے شے اور جنیدی مشربِ طریقت میں حضرتِ حصری گئے مرید سے معلوم کے مارید کے مرید سے کہ اس کے مصنف حنی مسلک کے شے اور جنیدی مشربِ طریقت میں حضرتِ جوری گئے دادا سے اس کے مصنف حضرت ہجوری گئے کے دادا ہے۔ حضرت ہجوری گئے کے مرهدِ مکرم شخ ابوالفضل محمد بن حسن ختی اللہ میں اللہ میں کے سالہ بھر گئے۔ حضرت ہجوری گئے کے مرهدِ مکرم شخ ابوالفضل محمد بن حسن ختی اللہ میں اللہ ہمگل کے حضرت ہجوری گئے کے مرهدِ مکرم شخ ابوالفضل محمد بن حسن ختی اللہ ہمگل کے حضرت ہجوری گئے کے مرهدِ مکرم شخ ابوالفضل محمد بن حسن ختی اللہ ہوگا :

حضرت ہجوریگ، حضرت الوفضل ختّلیؓ، حضرت الوالحن حصریؓ، حضرت الوبکر شبلیؓ، حضرت جنید بغدادیؓ۔

عبدالغفور مزید بتاتے ہیں کہ حضرت ہجویری شخ ابوسعید ابوالخیر میہ بی اور استاد ابوالقاسم قشیری (م ۲۹۰ ھر) کے ہم عصر تھے۔ انھوں نے حضرت ہجویری کا سالِ وفات ۲۹۵ ھر کھا ہے اور یہ وہی سال ہے جسے اکثر محققین نے ترجیح دی ہے اور اب اسی سال کوخواص وعوام میں حضرت ہجویری کے سالِ وفات کے طور پر تسلیم کیا جاتا ہے۔ یہاں ان کے اپنے الفاظ نقل کر دینا بھی خالی از فائدہ نہیں ہوگا:

تاریخ وفاتِ سیّد الفقراء و سندالاتقیاء سیّدنا و مولینا مرجع اولیاءِ بقعهٔ لهانور شیخ علی بن عثمان الحلّابی الهجویری سنه حمس و ستّین و اربعمأیه بوده. ۱۲

اس کے بعرفہرستِ مطالب دی گئی ہے۔اس سلسلے میں صاحبِ حاشیہ کصتے ہیں: پیشِ از شروع در مقصود، فہرستِ کتاب می نویسم، در بعضی جا به لفظِ مصنّف و در بعضی جا به اعتبارِ حاصلِ معنی تا دریافت آسان گردد.

كشف المحجوب كم باب سيروجم في ذكر رجال الصّوفية من المتأخّرين على

ترتیبِ ذکرِ ایشان از جهتِ مرتبه یا از جهتِ توزیع، یعنی ترتیبِ بعضی از جهتِ زمان و بعضی از جهتِ مرتبه و بعضی از جهتِ هر دو. ۱۲۲

## اسی طرح باب پانزدہم کے عنوان کے بعد تحریر کرتے ہیں:

نكته: اقسام مذكوره را نام به "فصل" و "باب" كرده نه به "كشف الحجاب" چنانچه مقتضى نام كتاب بود و اقسام آينده را نام به "كشف الحجاب" كرده.

## مزيدتوضيح عبارت ملاحظه تيجيه:

نیز بدان که مصنف چارده خانواده ذکر کرده است. از این، چهار مبطله: دو اصل و دو تابع، و ده حصّه را از تبع تابعین ذکر کرده است. و پیش از تبع تابعین از جهتِ غلبهٔ حق و صدق همه کس تابع صحابه و تابعین بوده اند. چون صدق ضعیف شد، همه کس مذهب گرفتند. فقها چهار مذهب شدند، هریکی را دیگری مخالف در اصول و فروع، هر چند که همه فقها هفت مذاهب اند. و صوفیان ده مذاهب شدند، هریکی با دیگری مخالف در اصول و فروع، هر چند که همه صوفیان دیگری مخالف در اصول و فروع، هر چند که همه صوفیان حیاری مخالف در اصول و فروع، هر چند که همه صوفیان خواجه معین الدین چشتی و خواجه بهاء الدین نقشبند و مخدوم بهاء الدین ملتانی و حضرت میران شیخ عبدالقادر گیلانی می شمرند.

مخطوطے کے ص ۲۰ سے حاشیہ کے فوائد شروع ہوتے ہیں۔''قال'' کے تحت کشف المحجوب کی عبارت دی گئی ہے اور بعد میں عبدالغفور کی توضیح وتشریکی عبارات ہیں جن میں بنیادی طور پرابلاغ اوراختصار ملحوظ رکھا گیا ہے۔ یہ عبارتیں فارس وعربی دونوں زبانوں میں ہیں۔ عبدالغفور اپنی رائے کومتن سے ممتاز کرنے کے لیے بدالتزام کوئی خاص لفظ یا عبارت نہیں کھتے البتہ چند مقامات پر'' بندهٔ مسکین چنان می داند'' اور کہیں کہیں' گویم'' کی عبارت ملتی ہے کا۔ حاشیہ نگاری کے نمونے کے طور پر چندمثالیں یہاں درج کی جاتی ہیں:

(1)

كشف المحجوب: تبديلِ ذات اندر حكمِ غريب و بديع باشد، و اندر عين نا ممكن، امّا تبديلِ صفت، چنان كه هست، روا باشد.

حاشیهٔ عبدالغفور: غریب و بدیع باشد لیکن ممکن الوجود باشد، چه تبدیلِ ذاتِ آهن به داروی کیمیا به زرمبدّل می گردد. یا آن که شخص که ذاتِ وی حجابِ حق باشد تا به انفاسِ قدسی مبدّل گردد، می توان گفت که [به] داروی کیمیا خوب زرنگردد، لا تبدیل لخلق الله. و در بابُ آدابهم فی السّفر مذکور است که قدرت بر تبدیلِ عین جز حق مطلق را نه. و قد ورد: قال القها یا موسیٰ، و امم سابق را مسخ صورت بود و این امّت را از مسخ صورت در این جهان نگاه داشته است و در آخرت خواهد بود. و مسخِ معنی در دل در دنیا برای این امّت هم هست.

(٢)

حضرت بجوری کی نے باب اثبات العلم میں علم حقیقت کے تین رکن: الله کی ذات کاعلم، الله کی صفات اوران کے احکام کاعلم اورالله کے افعال اوران کی حکمتوں کاعلم اورعلم شریعت کے تین رکن: قرآن، سقت اوراجماعِ امت بیان فرمائے ہیں ۲۰ عبدالغفور اس ضمن میں لکھتے ہیں: در کتب فقه مذکور است که ایمانِ محمل را دو رکن است و مفصّل را هفت رکن، و شرایط ایمان سه چیز، و حکم ایمان یك است. و [از] ارکانِ شریعت، قیاس هم شمرده اند. 11

(m)

باب اثبات العلم ہی میں سوفسطائیہ کا ذکر آیا ہے ۲۲ ے عبدالغفور نے اس ضمن میں مولانا جائ گی ایک رباعی نقل کی ہے:

سوفسطایی که از خرد بی خبر است گوید که خیال عالم اندر گذر است

۲۳

آری همه عالم چو خیال است ولی پیوسته در او حقیقتی جلوه گراست

(۳)

كشف المحجوب: في الحمله درويش دركلّ معانى فقر عاريت است و اندر كلّ اسباب اصل بيكانه...

حاشیهٔ عبدالغفور: معنی دیگر آن که همهٔ مقاماتِ اولیاء عاریت است، اگر بخواهند بگیرند و اگر بخواهند بدهند، و دلیل بر این حکایت شیخ صنعان است. و صدّیقِ اکبر هم گفته: احوالنا عاریة. و آنچه گفته اند: فانی را زوال نیست، مراد آن است که او را البته تنبیه نمی کنند و هنگام اخراج از مقامِ فنا هم علم مقام بود لیکن عیان رود. و این نیست که مقاماتِ همه اولیا عاریت است و فرق ظاهر است. و این هم نتوان گفت که مقاماتِ انبیاء همه عاریتی باشد و قصهٔ ایّوب ویونس و ابراهیم، علیهم السلام، دلیل است بر این و مصنّف، رحمه الله، تصریح کرده است بر این فی علیهم السلام، دلیل است بر این و مصنّف، رحمه الله، تصریح کرده در فصل الکلام فی اظهار جنس المعجزة علی ید من یدعی الالهیه و نیز تصریح کرده در فصل دوم از باب المحبة و مایتعلّق بها. بدان که مراد از اخذِ مقامات اخذِ اذواقِ مقامات است والاً نفسِ مقامات را زوال نبود. و چون ذوقِ مقامات رفت، آثارِ مقام هم رود که علامتِ قبولیت همین ذوق است. پس اگر از عالم مقامِ علم گیرند، ذوق و طراوتِ علم از وی

**(a)** 

كشف المحجوب: هر كه از هوى بريده باشد، با حداوند آرميده باشد. پس

همه خلق تویی اندر حقّ تو، چون از خود اعراض کردی، از همه اعراض کردی.

حاشیهٔ عبدالغفور: ظاهر آن است که از حلق بگذر و از خود بگذر تا به حق برسی و لیکن تحقیق آن است که از حلق گذشتن به غیر گذشتن از خود نبود. پس از خود بگذر تا از حلق بگذری و موجدِ حلق را و خلق را نگری. پس خلق ترا حجاب نبود از حق. و اگر از خود نگذری به حق هر گز نرسی. پس صحبتِ خلق بهرِ خدا بهتر بود از صحبت به خود بهرِ هوای نفس.

عبدالغفور کی نثر کلاسیکی فارسی نثر کی نمایاں خصوصیات کی حامل ہے۔ ان کی زبان اور اسلوب پر ماوراء النبر کی فارسی کی گہری چھاپ ہے اوراس کے ساتھ ہی برصغیر کے مقامی اثرات کی جھلک بھی نمایاں ہے۔ ان کے بیشتر جملوں میں فاعل، مفعول اور فعل کے طے شدہ در و بست کے مقالی بھی تھیمی و تھیمی انداز کی تقدیم و تاخیر ملتی ہے۔ ان کی فارسی نثر میں عربی الفاظ و تر اکیب کا وافر استعال بھی ہے اور موضوع کی رعایت سے کسی حد تک اس کا جواز بھی نکل آتا ہے۔ ان کی کھی ہوئی عربی عبارتیں بھی واضح اور زور دار ہیں بلکہ بعض مقامات پر توبہ جا طور پر بیا حساس بھی ہوتا ہے کہ وہ بنیادی طور پر عربی میں سوچ رہے ہیں اور اپنے حاصلات و خیالات کو پیرائی الفاظ دیتے ہوئے فارسی کاروپ دیتے جاتے ہیں۔

حاشیهٔ عبدالغفور کے منابع میں تفسیر بیضاوی (ص ۲۵) ، خزانة الروایات (ص ۱۹۷) اور النّهایه شرح الهدایه (ص ۱۹۷) جیسے دینی فقهی متون اور تذکرة الاولیاء عطّار (ص ۱۹۷) اور النّهایه شرح الهدایه (ص ۱۹۷) جیسے دینی فقهی متون اور تذکرة الاولیاء عطّار (صص ۱۹۳۰) ، لوائح جائی (ص ۱۳) ، نفحات الانسِ جائی (صص ۱۵۳، ۱۵۳۰) ، عوارف فتوحاتِ مکیهٔ ابن عربی (ص ۱۹۳۰) ، فصوص الحکم ابن عربی (ص ۱۳۳۱) ، عوارف المعارفِ شخ شهاب الدین سروردی (صص ۱۵۲،۸۳ ا ۱۵۳،۱۵۲،۸۳) ، نقد النصوص جائی (صص ۱۳۳،۱۵۲،۹۵) ، نقد النصوص جائی (صص ۱۳۳،۱۵۲،۹۵) اور مثنوی سلسلة الذّهبِ جائی ص ۱۳۱) جیسے انهم عرفانی متون شامل ہیں۔ اس کے علاوہ مصقف نے عین القضاق ہمدائی کے آثار (صص ۱۳۳،۱۱) ، قول بایزید بسطائی (ص ۲۰۰۱) ، کلام مولانا جلال الدین رومی (ص ۱۳۳) ، اقوال شخ محمی الدین ابن عربی ص ۲۰۰۱) ، کلام مولانا جلال الدین رومی (ص ۱۳۳) ، اقوال شخ محمی الدین ابن عربی

" (صص ۱۳۳،۱۳۰،۸۳) اورقول بوعلی سینا (ص۲۵۱) سے بھی استشہاد کیا ہے۔ حاشیة عبدالغفور ميں شيخ فريدالدين عطّارٌ (صص ١٦٢،١٥١)، حافظ شيرازيٌّ (صص ١٦٦،١٢٩) اورمولا نا جايٌّ (ص اس ) کے اشعار بھی ملتے ہیں۔اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ عبدالغفور کومکٹ ابن عربی کے آثار سے خصوصی دل چسپی تھی اور اس ضمن میں ان کے مطالعات گہرے اور محققانہ تھے۔ان کے پختہ شعری ذوق کا بھی پیتہ چلتا ہے، گوتشر کی وتوضیحی عبارات میں وہ کثر ت سے اشعار درج کرنے کے عادی نہیں ہیںاورصرف و ہیںاشعار لکھتے ہیں، جہاں ناگزیر جانتے ہیں۔

حاشية عبدالغفه, كا واحدمعلومة فلمي نسخه كافي مغلوط بيرقياساً بارهوي صدى بجرى مين شکستہ آمیز نستعلیق میں لکھے گئے اس نسخے کا کا تب اپنے فن میں پختہ اور تجربہ کارتو ہے لیکن زیادہ پڑھا کھانہیں ہے یا دقت نظر سے کا منہیں لیتا اور سہل انگاری کا مظاہرہ کرتا ہے۔ کتابت میں جن انواع کی اغلاط کا امکان ہوسکتا ہے، کم وبیش وہ سب اس میں موجود ہیں۔کہیں کہیں عربی عمارات نطّ نشخ میں کھی گئی ہیں جنھیں دیکھ کرانداز ہ ہوتا ہے کہ نشخ نولیلی میں کا تب زیادہ پختہ کارنہیں ہے۔الفاظ و عبارات میں بہت سے نواقص رہ گئے ہیں، اکثر مقامات پر ذیلی عنوانات کی جگہ خالی ہے اور بیتمام مسائل اس متن کو کافی مشکل بناتے ہیں۔

حاشیهٔ عبدالغفور کی اہمیت وافادیت مسلم ہے، ہجوری شناسی کے ذخیرے میں اس کا وجود مغتنمات میں سے ہے اور اس پر شایان شان تحقیق کی ضرورت ہے ۲۸ ۔ بلاشہہ اس کے مندرجات سے کشف المحجوب کے بعض مطالب کی بہترتفہیم میں مدویلے گی۔

#### \*\*\*

# منابع وحواشي

- Wahid Bakhsh Rabbani, The Kashful Mahjub, Al- Faisal, Lahore, 2001(434 p.)
- ا۔ لاہور عجائب گھر، لاہور کے ذخیرہ مخطوطات میں موجود کشف المحموب کے ایک نسخ (شارہ: ف ۱۹۰۸) کے تین چار مختلف صفحات پر چند مختصر حواشی کھے ہوئے ملتے ہیں۔ اس کی کتابت ۲۲۔ رمضان ۲۰ ۱۳ ھوکھمل ہوئی تھی۔ کا تب یا مقام کتابت معلوم نہیں ہے۔ نسخے کے پہلے صفحے پر مکتو بہ حاشیہ کے آخر میں بہ صراحت ''مولا نا عبدالغفور لاری'' کھا گیا ہے جو یقیناً نا درست ہے۔ البتہ اس سے بیضرور اندازہ ہوجاتا ہے کہ حاشیہ عبدالغفور کے نسخے لوگوں کی دسترس میں تھے اور مصنف کوعبدالغفور لاری ہی سمجھا جاتا تھا۔ اس نسخ میں اگر عبدالغفور کے تمام حواثی نقل کر دیے جاتے مصنف کوعبدالغفور کا کم از کم ایک اور نسخ ضرور محفوظ ہوجاتا اور محققین کے کام آتا۔
- س۔ ہجوری شناسوں میں ڈاکٹر محمود عابدی ہی وہ پہلے اور تا حال واحد محقق ہیں جنھوں نے عبدالغفور اور ان کے حاشبے پرخصوصی توجّہ مبذول کی ہے اور اپنے تدوین کردہ متنِ کشف المحجوب کی تعلیقات میں گئی مقامات پر حاشیۂ عبدالغفور کے منتخب مندرجات سے استفادہ کیا ہے۔
- ۳- عبدالغفور، حاشية كشف المحجوب، كما بخانة كمنج بخش، مركز تحقيقات فارى ايران و پاكستان، اسلام آباد، شارهٔ ۷۵-۲۸، صص ۳۰۲
- ۵۔ عبدالغفور، ص ۱۲، ممتاز ایرانی محقق ڈاکٹر محمود عابدی نے اسی اشارے کی بنیاد پر عبدالغفور کو''از صوفیان قادری'' کلھا ہے: کشف المحجوب، مقدمہ، تھیج و تعلیقات از دکتر محمود عابدی، سروش، تہران،۱۳۸۳ش، صیخاہ و چہار۔
  - ۲\_ عبدالغفور، صص ۲۱،۲۸،۲۸۸،۹۲۸ \_
- 2. عبرالغفور، شا۲۲: شیخ من گفتی که قبض و بسط هر دو، اگر نفس را قبض بود، دل را بسط، پس احسن است. و اگر عکس این، اقبح. و اگر هر دورا قبض بود، پس حَسن بود.
  - ٨ محمود عابدي، دكتر، كشف المحجوب (مقدمه) من پنجاه و جهار ٨
    - واکٹر محمود عابدی کے الفاظ میں:

حاشیهٔ او چنان است که گویی کشف المحجوب را خوانده و تنها آنچه را که بر

۱۲ مجلّه خقیق، جلده۳، شاره ۹۵، ایریل به جون ۲۰۱۴ء

خلاف نظرِ حویش دریافته، توضیح داده است: مجمود عابری، کشف المحجوب (مقدمه)، ص پنجاه و پنج .

٠١- عبدالغفور، ص٣-

اا۔ ان کے احوال کے لیے ملاحظہ کیجیے:

ظهوراحمداظهر، ڈاکٹر، شیخ ابو الفضل خُتّلی، پنجاب یو نیورٹی، لا ہور، ۱۸۳۰،۲۰۱۱ ص

۱۲ عبدالغفور، ص۳-

١١٦ عبدالغفور ،صص ١١٠٠ -

۱۲ عبدالغفور، ص۱۲

۵۱۔ عبدالغفور، صص ۱۵،۱۴۔

۱۱ عبدالغفور، صص ۱۳۵،۱۱۰، ۱۱۵،۱۲۵۱

ار جوري، على بن عثمان، كشف المحجوب، مقدمه، صحح وتعليقات از دكتر محمود عابري، ص ٨-

۱۸\_ عبدالغفور، ص۲۶\_

۱۹۔ ہجوری، ص۲۱۔

۲۰۔ عبدالغفور،صص ۳۱۔

۲۱\_ عبدالغفور، صص اسل

۲۲\_ ہجوری، ص۲۲\_

۲۳ عبدالغفور بصص ۳۲،۳۱

۲۴۔ ہجوری، ص اہم۔

٢٥ عبرالغفور ، صص ٢٥، ٢٥ ، ٢٥ ـ

۲۷۔ ہجوری، ص۱۵۹

٢٤ عبدالغفور، صص ١٤٠٥مـ ٢٥

۲۸۔ شعبۂ فارس، اور بیٹل کالج، پنجاب یو نیورٹی، لاہور کی ڈاکٹریٹ کی طالبہ محتر مہ فضیلت زہرا (تعلیمی دورانیہ ۲۰۰۹–۱۰۲۲ء)، جناب ڈاکٹر شعیب احمد، اسٹنٹ پروفیسر شعبہ فارس کی نگرانی میں پی ایج ڈی کے موضوع تحقیق کے طور پراس کی تدوین کررہی ہیں۔



Majallah Tahqiq Research Journal of the Faculty of Oriental Learning Vol: 35, Sr.No.95, 2014, pp 17 - 24

**مجلّه حقیق** مجلّه کلیه علوم شرقیه جلد ۳۵، اریل به چون ۲۰۱۴ء، شاره ۵

# پنجابی شاه کھی وگر مگھی رسم الخط: اہتمام درس ویڈریس

ڈاکٹرنو پیشنراد☆

#### **Abstract:**

In modern world Urdu and Punjabi are considered among the leading languages of the world. Pakistan got indpendence in 1947 and Urdu became its national language. In India, almost the same language was named Hindi, with different alphabets. Similarly the Punjabi, in Pakistain, adopted Arabic/Persian based alphabets, known as Shah Mukhi, whereas the Indian Punjab adopted a Sanskirit/Hindi based alphabets known as Gur Mukhi. In this article, the author has put emphasis on teaching and learning both of the alphabets, which he finds the only way to bring two nations closer.

**Key Words:** Punjabi, Shah Mukhi, Gur Mukhi, Significance, Learing.

کسی زبان کا دورسم الخطوں میں منقسم ہونا اگر بدشمتی نہیں تو اسے خوش بختی بھی قرار نہیں دیا جاور جاسکتا۔ اردوزبان کے ساتھ بھی ایسا ہی ہوا کہ یہ فارس اور دیونا گری رسم الخط میں لکھی جارہی ہے ورنہ ایسا نہ بھی وسیاسی بنیاد پر ہوا۔ پنجا بی رسم الخط شاہ کسی و گر کسی کی کہانی بھی تقریباً ایسی ہی ہے۔ ورنہ لسانی وعلمی حوالے سے یہ سراسر نقصان ہے کہ ایک زبان کا ادب دورسم الخطوں میں بٹ گیا۔

ایسوی ایٹ بروفیس شعبہ پنجا تی، پنجا ہی، پنجا ہی ویٹورش کا لاہور

ہندوستانی پنجابی استاد سوائے چندا کے کے، شاہ کھی نہیں جانتے اور پاکستانی پنجابی استاد، سوائے چندایک کے، گر کھی نہیں جانتے اور بیشتر جاننے والے اسے آ سانی سے لکھے، پڑھنہیں سکتے۔ الیی ہی صورت ایم –اے، ایم –فل اور پی ایج ۔ڈی کی ڈگری حاصل کرنے والے دونوں ممالک کے پنجانی طلبہ کی ہے کہ وہ آ دھے پنجانی ادب سے مستقل طور پر بے خبر رہتے ہیں۔ گذشتہ کچھ عرصے سے ہندوستانی پنجاب میں بھی اس ضرورت کومحسوں کہا گیا اور شاہ کھی رسم الخط کے درس و تدریس کی جزوی سطح پر کوششیں کی گئیں۔ان میں سے ایک کاوش تلوندر سنگھ کا'' شاہ مُکھی گُر مکھی'' کتا بچہ ہے۔ (1) تمیں صفحات برمشتمل اس کتا بچے کی ابتداء میں دیئے گئے شاہ کھی وگر کھی حروف تہجی اس حوالے سے ادھورے بین کا شکار ہیں کہ گرمکھی حروف سے عدم واقفیت رکھنے والوں کے لیے شاہ کھی حروف کی مدد سے بھی گر کھی حروف کے درست تلفظ تک رسائی ممکن نہیں ۔مثلاً ' A ' کو ایٹا ' ککھا گیا ہے اور اس کی مزید وضاحت کے لیے جوتین الفاظ 'انگور، عنک ، آلھنا ' دیئے گئے ہیں وہ بھی اس حرف کا درست تلفظ پڑھنے میں مددنہیں کرتے۔ بول اسے'' ایڑا' (اِی ، ڑا) یا'ایڑا' (اے، ڑا) بھی پڑھا جا سکتا ہے۔جبکہاس کا درست تلفظ اُے، ڑا 'ہے۔اس کا درست تلفظ کا کسی میں بڑھا جار ہاہے مگر اییا صرف شناسائے گر کھی کے لیے ممکن ہے۔ایسی ہی صورت 'ٹینکا' کی ہے کہ جس میں نون کی وضاحت نہیں کہ بہ 'نون' ہے،اڑنون ہے یا پھرنون غنہ۔اسی طرح ش'S'،خ' ' '،غ' Z'، ذ زژ ض ظ' z' اورف' & ' کا معاملہ ہے کہ ان حروف کوستے پیر بندی ، کھکھے پیر بندی ، لگے پیر بندی ، ججّے پیر بندی اور پھیھے پیر بندی کے اساء (تلفظ) دئے گئے ہیں۔اگرانہیں ششیّا،خجا،غغا، ذ ذااور ففا کی آ وازوں سے مزیّن کیا جا تا تو زیادہ بہتر ہوتا بہر جال بہرروف ابتدائی گرکھی حروف تہجی کا حصہ نہ تھے۔ چونکہ شاہ کھی رسم الخط دائیں سے بائیں طرف اور گر کھی بائیں سے دائیں جانب لکھا جاتا ہے اور گرمھی حروف، ثناہ مکھی کے مقابل کافی حد تک تصویری ہیں،سوان کو لکھنے کے مدارج بھی دیئے جانے ضروری تھے، مگریہا ہتمام نہیں کیا گیا۔ کئی لفظ گر کھی کے مقابل شاہ کھی اور کئی شاہ کھی الفاظ کو گر کھی میں کھتے وقت غلطہاں کی گئی ہیں جیسے AwiKAw ' (جو کہ درست املا ہے ) کوشاہ کھی میں '

پاکتانی پنجاب میں '' گورکھی'' کے نام ہے ایک سوگیارہ صفحات پر مشمل ڈاکٹر سیتارام باہرتی کی کاوش کو پہلی اشاعت مانا جائے گا، گواس پر سن اشاعت درج نہیں۔(2) بنیادی اسباق کو دو ہفتوں میں دن وارتقہم کیا گیا ہے۔ پہلے دن کی مشق میں شاہ کھی حروف جبجی تر تیب واردیئے گئے ہیں اوران کے نیچ گر کھی حروف نزرن میں وضاحت کی جانی چا ہیے تھی کہ شاہ کھی حروف نزرن میں ، ظا، شرک کے لیے گر کھی میں ایک ہی حرف ' کے ۔ اسی طرح ث ، س ، ص کے لیے ' 8'۔ ح، ہ، ھ کے لیے ' گا'۔ ت، ط کے لیے' 9' اور'ی ، ے' کے لیے ' X' کا حرف استعمال کیا گئے۔' کہ ن کے لیے ' X' کا حرف استعمال کیا

جا تا ہے، مگرنہیں کی گئی۔ دوسرے دن کی مشق میں پینتیس حروف مشتمل گرکھی حروف تہجی کی پٹی دی گئی ہے۔اب عام طور پر گر کھی پٹی میں چالیس حروف (اڑلام کے بغیر) شامل ہیں، یعنی بندی کے ساتھ، خالصتاً شاہ کھی حروف ف کے لیے ایک حرف، ذ، ز، ظ،ض، ژکے لیے ایک حرف، غ کے لیے ایک حرف، خ کے لیے ایک حرف اورش کے لیے ایک حرف اور پہ بھی تمام حروف مفرد ہیں۔ گرکھی رسم الخط میں شاہ کھی کے الفاظ کی واؤ' کو عام طور پرپیش ( ، ) میں بدل دیا جاتا ہے۔اسی لیے ہندوستانی گرکھی میں اوہ کو'ath' (اونکڑسمیت اُوڑااور حاجا) لیعنی'اُہ'(3) ککھا جاتا ہے، ڈاکٹر سیتا رام نے بھی اسی طرح لکھا۔ جبکہ ہمارے ماں پیمستعمل نہیں، ہم'اوہ' لکھتے ہیں اوراگر ہمارے ماں اس کے لیے گرمکھی املا' Eh' فیلے منہ والا اُوڑ ااور حاجا ) لکھی جاتی ہے تو درست ہوگی۔اسی طرح' ایڈ کا معاملہ ہے کہ پہال نے کوزیر ( - ) میں بدل دیا جاتا ہے یعنی او اوراسے ie (سہاری کے ساتھ ایڈی) ککھا جاتا ہے۔ میں سمجھتا ہوں کہاہے اگر ٰ ایڈے مطابق ٔ eyh ' (ایڈی کے ساتھ لاں اور حاجا) یعنی لاں اورح کے ساتھ لکھا جائے تو درست مانا جانا جا ہیے۔ دوسرے ہفتے میں گر کھی حروف کو کھنے کے طریق بتائے گئے ہیں۔ بیطریق کافی حد تک مبتدی کی رہنمائی کرتے ہیں۔ جو Steps بتائے گئے ہیں وہ مزید واضح ہوتے اگر حروف کے درمیان حد فاصل مقرر کر دی جاتی اور پوں ترتیب میں وضاحت پیدا ہو جاتی۔ بہر حال ڈاکٹر سینتارام باہری کا بہ کتا بچہ پنجابی شاہ کھی وگر کھی رسم الخطوں کے درمیان وضاحت ، فرق یا موازنہ و تقابل کی اُس سطح کوسامنے نہیں لاتا جوکسی ایک زبان کے دورسم الخطول کوسکھنے کے لیے انتہائی ضروری ہوتی ہے۔اس کی بنیادی وجہ یہ ہے کہ اس کتا بچے کا میڈیم اردوزبان ہےاور عام طور براردوزبان کا ہی پنجانی گرمکھی کے ساتھ تقابل کیا گیا ہے، متبادلات کا معاملہ بھی اسی طرح ہے۔ کہیں کہیں پنجا بی شاہ کھی کےالفاظ بھی دیئے گئے ہیں مگر تفہیم کاعمل اردو زبان، شاہ کھی رسم الخط اور گر کھی رسم الخط کے درمیان الجھا ہوامحسوس ہور ہاہے۔ ڈاکٹر سیتارام باہری پنجابی یو نیورٹی پٹیالہ کے استاد تھے محسوں بیر ہور ہاہے کہ وہ پنجابی ادب کی تدریس سے تو وابستہ رہے مگرشاہ کھی وگر کھی رسم الخط کی درس وتدریس ہے اُن کا واسط نہیں رہا۔ورنہ آ موزش کی عملی صورت میں

پیش آنے والے معاملات اس کتا بچے کی ترتیب کے دوران یقیناً اُن کے پیش نظرر ہتے۔

دوسرااتهم کتابچہ ڈاکٹر جمال الدین جمال ہوشیار پوری کا'' پنجابی داجمالی قاعدہ'(4) ہے۔
ہیں صفحات پر مشتمل سے کتابچہ 1983ء میں پہلی بارشائع ہواتھا، جب کہ دوسری بار 2007ء میں۔
ڈاکٹر جمال علم العروض کے ماہرین میں مانے جاتے ہیں۔ مگر اس قاعدے کو وہ درست انداز میں ترتیب نہیں دے سکے۔ کتا بچے کوسات اسباق میں تقسیم کیا گیا ہے۔ نہ تو کہیں شاہ کھی حروف ججی کی ایک جگہ پٹی دی گئی ہے اور نہ ہی گر کھی ۔ حروف کو مختلف اسباق میں منقسم کر دیا گیا ہے اور کون سا شاہ کھی حرف کو مقاحت نہیں۔ بہر حال سے کتا بچے دونوں رسم الخطوں شاہ کھی حرف کو مقاحت نہیں۔ بہر حال سے کتا بچے دونوں رسم الخطوں کے حروف تھی میں سی حد تک معاونت کر سکتا ہے مگر مبتدیں کے لیے ہرگر نہیں۔

تیسری اوراب تک کی سب سے اہم کاوٹن پروفیسر ڈاکٹر نبیلہ رحمٰن کی کتاب '' گورکھی ، شاہ کھی لین ' ہے۔ (5) اشاعت اول 2007ء میں سامنے آئی جب کہ دوم 2014ء میں۔ 2006ء میں سامنے آئی جب کہ دوم 2014ء میں۔ مرتب کر میں ڈاکٹر جیل احمہ پال بھی گرکھی ، شاہ کھی رسم الخط کی پڑھائی لکھائی کے حوالے سے کتاب مرتب کر رہ سے تھے اور بیکام کافی حد تک کمل ہو چکا تھا۔ ڈاکٹر نبیلہ رحمٰن اور ڈاکٹر جیل احمہ پال ایک دوسر سے کاس علمی منصوبے سے بخبر سے۔ مگر جب ڈاکٹر نبیلہ رحمٰن کی 2007ء میں کتاب شائع ہوئی تو ڈاکٹر جیل احمہ پال نے اپنی کتاب کے اشاعتی منصوبے کو مستقل روک دیا کہ اب ایک جامع / مکمل گذاکٹر جیل احمہ پال نے اپنی کتاب کے اشاعتی منصوبے کو مستقل روک دیا کہ اب ایک جامع / مکمل کتاب منظر عام پر آپی کی ہے اور وہ یہی چاہتے سے۔ (6) چونکہ ڈاکٹر نبیلہ رحمٰن کئی برس شعبہ پنجابی پنجاب یو نیورسٹی لا ہور میں ایم – اے پنجابی کے طلبہ کو گورکھی رسم الخط کی تعلیم دیتی رہی ہیں سوائہیں اس رسم الخط کی پڑھائی کھائی کے حوالے سے پیش آنے والی مشکلات کی بار کیوں سے آگائی حاصل اس رسم الخط کی پڑھائی کا موالوں سے مزین ممتند نمونہ ہے۔ کتاب بارہ اسباق میں منقسم ہے۔ ابتدائے کے طور پر گرمکھی رسم الخط کو تاریخی تناظر میں موضوع بحث بنایا گیا ہے جو اس رسم الخط کے بارے میں آگائی کا حوالوں سے مزین مستند نمونہ ہے۔ پہلاسبق شاہ کھی ، گرمکھی حروف تنجی کی پڑی پر بارے میں آگائی کا حوالوں سے مزین مستند نمونہ ہے۔ پہلاسبق شاہ کھی ، گرمکھی حروف تنجی کی پڑی پر بارے میں آگائی کا حوالوں سے مزین مستند نمونہ ہے۔ پہلاسبق شاہ کھی ، گرمکھی حروف تنجی کی پڑی پر بارے میں آگائی کا حوالوں سے مزین مستند نمونہ ہے۔ پہلاسبق شاہ کھی ، گرمکھی حروف تنجی کی پڑی پر بارے میں آگائی کا حوالوں سے مزین مستند نمونہ ہے۔ پہلاسبق شاہ کھی ، گرمکھی حروف تنجی کی پڑی پر

مشتمل ہے۔اس ٹی میں ایک آ واز کے لیے ایک سے زائد شاہ کھی حروف اور ان کے لیے واحد گرکھی حرف کی وضاحت کا اہتمام موجود ہے۔اڑلام'' ل ، L'' کوبھی شامل کیا گیا ہے جوانتہائی ضروری تھا۔ دوس سے سبق میں گر کھی حروف جہی اور اُن کا تلفظ دیا گیا ہے۔ ہر حرف کے تلفظ کی وضاحت کے لیے الفاظ کو حرفوں میں منقسم کر دیا گیا ہے۔ جسے آپ بغیر کسی استاد کی راہنمائی کے درست طور پر پڑھ/سمجھ سکتے ہیں۔اسی طرح سسے پیر بندی، کھکے پیر بندی، گئے پیر بندی، ججے پیر بندی اور پھیھے پیر بندی کوششا، خخا، غغا اور ززا اور ففا لکھا گیا ہے اور بیا ہتمام مٰدکورہ بالا تینوں کتابچوں میں نہیں کیا گیا۔اسی طرح تیسر ہے مبتق میں شاہ کھی کے مرکب حروف اوران کے مقابل گر کھی حروف کو ایک پٹی کی صورت دیا گیا ہے۔ یہ وضاحت بھی اس اہتمام کے ساتھ دوسرے کتابچوں میں دکھائی نہیں دیتی۔ په دس حروف ہیں لینی: بھ (B)، بھ (P)، تھ (Q)، کھ (T)، جھ(J)، چھ(C)، دھ(D)، ڈھ(F)، کھ(K) اور گھ(G)۔ جب کہ تین مرکب تروف کھ ،مھ، نھر، جولہندی پنجابی بٹی میں مستقل مرکب حروف مانے جاتے ہیں، گیارویں سبق میں شامل ہیں۔ یہ تینوں حروف گرکھی پٹی کا حصہ نہیں اور انہیں' دوت' یعنی آ دھی ح (h/H) کے ساتھ لکھا جا تا ہے، دیکھیے: کھ (H)،مھ (th)،نھ (th)۔ کتاب کے آخر میں اُن سنسکرت/ ہندی الفاظ واصطلاحات کو تلفظ ومعانی کے ساتھ شامل کیا گیا ہے جو ہندوستانی پنجابی میں عام طور پرمستعمل ہیں مگر یا کستانی پنجابی کا حصہٰ ہیں۔ تئیس صفحات پر تھیلیے ہوئے ان الفاظ کا مطالعہ ہندوستانی پنجاب سے متعلق گرکھی متون کی تفہیم کے لیے ناگز رہے۔

2007ء میں منظرعام پرآنے والی ڈاکٹر نبیلہ رحمٰن کی کتاب کے بعد 2011ء میں ایک اور کتاب'' پنجابی زبان: گومکھی رسم الخط اور بنیا دی معلومات''(7) شائع ہوئی جس کے تین مصنّفین ہیں۔ 128 صفحات پرمشمل اس تصنیف کے آغاز میں'' پنجابی زبان وادب:ایک لسانی پس منظر'' کے عنوان سے ایک مضمون شامل ہے۔ لکھتے ہیں:'' گورکھی سکھ فرقہ کے مذہبی پیشوا گورونا نک دیو کے منہ سے نکلی ہوئی زبان کو کہتے ہیں۔'' (ص 20) گورکھی زبان نہیں رسم الخط ہے جبکہ زبان پنجابی

ہے۔ اس تفریق کو محوظِ خاطر رکھنا نہایت ضروری ہے۔ اس مغالطے کو بار بارد ہرایا گیا جیسے: '' گورکھی اور پنجابی زبان میں صوتی اعتبار سے تھوڑا بہت اختلاف پایا جاتا ہے۔'' (ص 20,21) اس طرح جدید پنجابی شاعری ونثر سے کافی حد تک بے خبری پر بنی بیرائے دیکھیں کہ جس میں نئی شاعری ونئی شرکے کئی نمائندگان کے نام شامل نہیں جب کہ گئی ایک زائد محسوں ہور ہے ہیں: '' جدید پنجابی ادب کے حوالے سے سعیدہ ہاشمی ، اکبر لا ہوری ، ڈاکٹر رشید انور ، میرال بخش منہاس ، جوشوافضل الدین ، عبدالمجید بھٹی کے نام نمایاں ہیں۔ ان کے علاوہ شریف کنجا ہی ،امین خیال ،اقبال صلاح الدین ، نواز ، عبدالمجید بھٹی کے نام نمایاں ہیں۔ ان کے علاوہ شریف کنجا ہی ،امین خیال ،اقبال صلاح الدین ،نواز ، عارف عبدالمتین ، خبم حسین سید ، فخر زمان ، قیوم نظر ، اختر حسین اختر ، افضل احسن رندھاوا ، انور مسعود ، پروفیسر ماجد صدیق ، حنیف چودھری ، روف شخ ، غلام مصطفط لبکل ، یونس احقر ، ڈاکٹر ریاض مجید اور بروفیسر ماجد صدیق ، حنیف چودھری ، روف شخ ، غلام مصطفط لبکل ، یونس احقر ، ڈاکٹر ریاض مجید اور اقبال خبری نے بھی قابل قدر خدمات سرانجام دیں۔'' (ص 23)

محد آصف خال کی کتاب'' پنجابی بولی دا پچھوک'' کوشامل تحقیق نہیں کیا گیا۔ کیا جاتا تو یقیناً پنجابی زبان کی قدامت کوسا منے لانے میں آسانی رہتی۔ کتاب میں گرکھی حروف کو لکھنے کا طریق نہیں بتایا گیا اور اڑلام (L) کوحروف تہی میں شار نہیں کیا گیا۔ اسی طرح ''دوت' کا ذکر نہیں ملتا۔ خاص طور پر بیتین مرکب حروف یعنی: لیھ (H) ،مھ (m) اور نھ (m) کہ جن میں 'دوت' کا استعال ہوتا ہے۔ بقیہ تمام اسباق تقریباً ویسے ہی ہیں جس طرح کہ الی تصنیفات سے توقع کی جاتی ہے۔ بہر حال بیا کہ اچھی کا وش ہے، جسے یقیناً سراہا جانا چاہی۔

#### حوالے

- 1- تلوندر سنگھ۔ شاہ کھی گر کھی۔ فوک لور ریسر چ اکیڈمی امرتسر ( انڈیا ) اول اگست 2005ء
  - 2- ۋاكٹرسىتارام باہرى گوركھى زبان: پڑھائى لكھائى ملك بك ۋپولا ہور،س ن
    - 3- ايضاً ص12
- 4- دُاكْرُ جمال الدين جمال هوشيار پورى \_ پنجابی دا جمالی قاعده \_ مقصود پېلشرز لا هور، دوم جنوري 2007ء
  - 5- ڈاکٹر نبیلہ رحمٰن ۔ گورکھی، شاہ کھی لپی ۔ سنگت پبلشرز لا ہور، دوم 2014ء
- 6- راقم سے ڈاکٹر جمیل احمد جمیل (ایڈیٹر: روز نامہ لوکائی / ایڈیٹر مہینہ وار''سور انٹریشنل'' لاہور) کی گفتگو۔
- 7- پنجابی زبان: گومکهی رسم الخطاور بنیادی معلومات مصنفین: اخلاق حیدر آبادی، وقاراصغر ، ڈاکٹر محمد اشرف کمال شعبه اردوجی - سی یونیور سٹی فیصل آباد۔اول 2011ء



Majallah Tahqiq Research Journal of the Faculty of Oriental Learning Vol: 35, Sr.No.95, 2014, pp 25 - 32

**مجلّه تحقیق** مجلّه کلیعلوم شرقیه جلده ۳۵،ایریل به جون۲۰۱۲ء، شاره ۹۵

# واصف على واصف كى پنجابي شاعرى

ڈاکٹر ناہیدشاہد☆

#### Abstract:

Punjabi is sweet language which has its followers the world over. Classicial Punjabi poetry is well known and appreciated but there are very few how have analysed the modern a concepts in contemporary Punjabi poets. Wasif Ali Wasif is a contemporary writer, scholar, poet and moreover a saint. His prose books are well read in our society. In this article the author has focused on his Punjabi poetry which reflects a new dimension of Wasif Ali Wasif's literary works.

**Key Words:** Punjbi poety, 20th century A.D, Wasif Ali Wasif, Anaylsis.

" در دِ دل کے واسطے پیدا کیا انسان کو" خواجہ میر درد نے یہ بات بڑی سہولت سے شعری قالب میں ڈھال کر انسان کو مبر و گل کا درس دیا تھا۔ گویا اس کے تجربات و مشاہدات اور ریاضتوں کا آخصل یہی سنہری بات تھی۔ حقیقت بھی یہی ہے کہ ازل سے ابد تک بھیلے انسانی زندگی کے احوال و آثاراسی حقیقت میں پنہاں ہیں۔ جس نے اس راز کو پالیا، وہ شانت ہوگیا۔ جسے اس کا شعور نہ ملا، وہ بے چین ، اور جو جاننے اور نہ جانے کے در میان رہا" وہ مضطرب۔ زندگی کی کہانی میں آنسوزیا دہ اور قبضے کم بین ، اور ہوں کیوں نہ کہ پانی تو بنائے حیات ہے۔ بہتا رہے تو نعمت ، رُک جائے تو زحمت۔ آنکھوں سے بہتا پانی تو ازن اور تناسب کا معیار گھرا۔ اب ایک تو ذات کی نفسیاتی کیفیتوں کی بالیدگی

کا سفر طے ہوااور اس کے ساتھ ساتھ ہم سفروں کی دل گیری ودل پذیری کے اسباب بھی پیدا ہونے لگے۔ فرد آنسوؤں کی ایک ایک بوند سے جیسے زنچر کی کڑیوں کی طرح باہم ہوکرمثالی معاشرے کی طرف عازم سفر ہوا۔ آنسود وہروں کے کام آنے گلے اور فرد کی یہ دعامستعجاب ہوئی: "خدا کرے مرے آنسوکسی کے کام آئیں"

استمہید کا مقصد صرف اتنا ہے کہ تصوف کوانسانی حیات سے منعکس اور متعلق جان کر اہل تصوف کے طرزِ عمل کو جانا جاسکے۔ گزشتہ صدی سیاسی ساجی اور ثقافتی اٹنسال وتصادم کی صدی رہی۔ فرد نے فردیر پلغار کی اور دہنی اور جسمانی ہلا کتوں کی طویل داستان تاریخ کے اوراق میں محفوظ کر دی۔ ایسے میں کچھاہل دل سامنے آئے اور خلفشار کی اندھا کر دینے والی دھند میں اپنے آنسوؤں کی شمعیں روش کر دیں۔ایسے ہی اہلیان درد میں واصف علی واصف جھی ہے،جنہوں نے من کے اندر بہنے والے آنسوؤں کا رُخ تبدیل کیااوراظہار کیلئے نئے نئے دریجے وا کیے۔ یہ دریجے روح کی کتنی ہی تصویروں کونمایاں کرنے لگے۔الہام وتج ید کی کئی اشکال بامعنی ہونے لگیں۔ یہ بیسویں صدی کے آخری تین دھاکوں کی بات ہے جب وطن عزیز کی فضاؤں میں بےکسی اور بے چینی کے بادل اُمُد چکے تھے اوسمتیں ان کالی گھٹاؤں میں کہیں کھور ہی تھیں۔

ایسے میں واصف علی واصف نے اپنے مکا لمے اور استعار سے ایک با مقصد طرزِ حیات کی بنیاد رکھی۔ یہاں ہم واصف علی واصف کے پنجانی کلام کو زیر بحث لائیں گے جو'' بھرے بھڑ و لے'' (نومبر 1994ء) کے نام سے منظرعام پرآیا۔(1)

پنجابی شاعری کا دامن این وسعت اورمتنوع موضوعات کے حوالے سے اسے دوسری زبانوں کی شاعری ہے متاز کرتا ہے۔ بیشق کی زبان ہے اور اس میں امن اور سلامتی کے گئی پیغام مختلف زمانوں کا سفر طے کرتے ہوئے ہم تک پہنچتے ہیں۔بابا فریڈے خولجہ فریڈ تک عشق کے کتنے مرحلے اور امن وفلاح کے کتنے ہی سلسلے ایک ایک کر کے گزرتے چلے جاتے ہیں، بیان جلالی اور جمالی ہوتے ہوئے راز اور اسرار کو بات میں ڈھالتے ہیں اور پوں شعری کا ئنات انکشاف کی طرح ظاہر ہوتی ہے۔ اسی لئے اس سرسبز وشاداب نظے میں صوفیاء نے جب بندے اور رب کے رشتوں کو سیجھنے کی کوشش کی تو اسی زبان کو اپنے اظہار کا سب سے موثر وسیلہ جانا۔ پنجابی کے صوفی شعراء نے تصوف کے مرحلوں کو سمندر کے کناروں پر کھڑے ہو کر نہیں جانا بلکہ ان متلاظم لہروں میں اتر کر جاودانی یعنی روحانی راستوں کی خبر پائی۔ جناب واصف علی واصف کا پنجابی شعری مجموعہ ' بجر عمر پنجابی شعری مجموعہ ' بجر و لئے' اپنے موضوعاتی حوالوں سے اُسی سلسلے کی کڑی ہے۔ ہم عصر پنجابی شاعری کے مقابلے میں اسے انفرادیت حاصل ہے۔ یہ تصوف اور معرفت کے رنگوں سے سجا ہے اور صدیوں سے چلی آئی عشق کی بات ہی اس کا مرکزی موضوع ہے۔

واصف شناس جانتے ہیں کہ واصف خیال کے پس منظر میں اعلیٰ انسانی روحانی قدروں کی از سرِ نوتجد یدکا جذبہ موجزن تھا۔اُن کی بات راز اور اسرار بن کر اپنا انکشاف کرتی ہے۔۔اُردونشر میں بات کرتے کرتے جب وہ اپنا پیغام شاعری میں دیتے ہیں تو پنجابی زبان ایک موثر وسیلہ بنتی ہے:

دُ کھ ورگا نہیں کوئی یار دھا ( <sup>2</sup> ) دھیپاں کھاندا تے چھاں کردا

جس کگر دی چھال نہ ہووئے اوس کگر دے چھوڈے لاہ ( 4 )

میریاں میری جھولی پین تیریاں تیرے اُلِّے آن ( 5 ) فطرت اور مظاہر فطرت ایک ممل نظام حیات کی خبر دیتے ہیں۔سائینس دان ہو یافلسفی، شاعر ہویا صوفی ، سب فطرت کے مشاہدے سے ہی اینے نظام فکر کی پہلی اینٹ رکھتے ہیں اور تانے بانے کی طرح تھیلے ازلی ابدی سے کے آئینے میں اپنی شاخت کے عمل سے گزرتے ہیں۔شاہ حسین آ نے کہا تھا: رہّا میرے حال دامحرم توں''، جبکہ بلّھے شاہؓ کو''ا ہُو الف ترے درکار'' کا درس ملاتھا، اوراسی ایک سبق کو پکاتے پکاتے اُنہوں نے بھی یاؤں میں گھنگھر و باندھےاور بھی گلیوں اور بازاروں میں ناچ کر پارمنانے کے سوسوجتن کیے اور مسلک عشق میں منصور کا ہم سبق کھہرا۔ واصف جھی اسی راہ

كرابى تھ،اورانى بنجانى شاعرى ميں بار باوه اس كيفيت كوبيان كرتے ہيں:

ب دے جھگڑے سارے مک گئے ( اكلّا نظرس آيا (6)

جد نقطه دیکھیا ب دا اسال کیتی بند کتاب (7)

ایتھے بن پڑھیاں گل ملدی اے

اساں دفتر سارے بڑھ ویکھے

۔ جھے واصف ہُوہُو ہندی اے

اوہ وچ اجاڑ دے گڑھ وکھے (8)

.....اورد کیھئے یہی بات ایک اور انداز میں وہ کہتے ہیں:

اسال يرصف تول حيت حايا، سانول سومها نظرين آيا (9)

تو دراصل و عشق کی' استی'' کیفیتوں کی طرف اشار ہ کرتے ہیں۔واصف سطحی اورا کہری بات کے قائل نہیں تھے، وہ من کی گہرائیوں سے دانش کے موتی چنتے تھے اور انہیں موتیوں سے انہوں نے اپنے لئے ایک تخلیقی مالا تیار کی تھی جوشاعری اور مکا لمے کے دھا گے میں پروئی ہوئی گئی ہے۔

واصف ؓ نے شعور کی بات کی توعشق کے آئینے سے، انہوں نے عقل کومستر دکیا توعشق کی دلیلوں سے، اور بات کوموثر اور معتبر بنا کرخلقِ خداکی خدمت کا فریضہ انجام دیا:

ن نماز عشق ناں پڑھدا ، پڑھدا نیزے چڑھ کے وصل فراق توں عشق اگیرے ، آیا ازلوں پڑھ کے مرک جینا ، جی کے مرنا ، تے کیه کرنا اے ڈر کے واصف یار حسن دیاں فوجاں آئیاں گھوڑے چڑھ کے (10)

خالق اورخلق کے رشتوں کے درمیان آنے والی منزلوں کو اکثر صوفیاء کرام نے اپنی شاعری کا موضوع بنایا ہے۔علامتوں ،استعاروں اورتمثیلوں کے پردے میں حقیقت کو نہ صرف خود دیکھا بلکہ اہل ذوق کو دکھانے کا بندوبست بھی کیا۔

واصف ٔ صاحب کے ہاں بھی رمز و کنایہ میں گہری باتوں کا اظہار ملتا ہے۔ اُن کی ایک کافی ''سوچ سمجھ کے چکتیں بھار'' میں صوفیا نہ اظہار کی کیفیتیں یوں ظاہر ہوتی ہیں:

ایتھے یوسف ورگے بردے مردے مردے مردے مردے عیدے مردے یار دی خاطر کیہ کچھ کردے وکنا بینیدا الیں بازار الیں نہ لا بیٹھیں یار اینویں نہ لا بیٹھیں یار کیلے کر لے سوچ وجار (11)

اس کافی میں کہیں'' ستی'' کہیں'' فجھلی'' کہیں را نجھااور کہیں''منصور'' کی رمز ہجر ووصال کے صوفیا نہ مفہوم تک پہنچانے کی کوشش کرتے ہیں۔

سلطان باہو نے کہاتھا:

دل دریا سمندروں ڈوھنگے، کون دلاں دیاں جانے ہو ویچ کھیڑے ، ویچ جھیڑھے ویچ ونچھ مہانے ہو چوداں طبق دِلے دیے اندر تنبو وانگوں تانے ہو جو کوئی محرم رب دا ہووئے سوای رب پچھانے ہو (12)

.....اور واصف کتے ہیں:

نہ کوئی دُور نہ ایتھے نیڑے ویے جھیڑے ویے جھیڑے ویے کھیڑے ویے کھیڑے ایکن مار ( 1 3 ) اپنے اندر جھاتی مار ( 1 3 )

یوں واصف ؓ اپنے سے پہلے گزرے بزرگوں کی بات کو آگے بڑھاتے ہوئے صوفیانہ خیالات کی ترسل کا فریضہ انجام دیتے ہیں۔اس کافی کے اسلوب پرنظر دوڑا کیں تو پس منظر میں بیسے خیالات کی ترسل کا فریضہ انجام دیتے ہیں۔اس کافی کے اسلوب پرنظر دوڑا کیں تو پس منظر میں بیسے تاہ ہوگا جال کی نظر آئے گا۔اگر مجموعی حوالوں دیکھیں تو بابا فریڈ ، شاہ حسین ؓ ، وارث شاہ ؓ ، بیلھے شاہ ، خواجہ فرید ؓ اور میاں محر بخش ؓ کے روحانی کلام سے اکتساب کرتے ہوئے واصف ؓ نے اپنی پنجابی شاعری کی بوطیقا تر تیب دی ہے۔روایت سے اپنے مضبوط رشتے کے باوجود ذاتی مشاہدوں اور تجر بول سے عبارت بے دواس سے جھی عبارت ہے۔واصف ؓ نے اپنی پنجابی غزل کو عبارت ہے۔واصف ؓ نے اپنی پنجابی غزل کو بھی انہی حوالوں سے بھی انہی حوالوں سے بھی انہی حوالوں کے جال کے بدلتے رنگوں اور اترتے چڑھتے دریاؤں کی وادی کا باتی ہے،جس میں اس کے چاروں طرف منافقت ، جھوٹ ،فریب اور مکاری کے جال کے بیلے ہوئے ہیں باتی سے جو یہ ویا معاشرتی یا دینی صورتحال ، انسان خانوں میں بٹ کر ریزہ ریزہ ہوگیا ہے۔خالص انسانی قدر سے بنس ناب ہیں، جبکہ بناوئی ، مصنوعی اور کاغذی اقدار سے آراستہ نظا ہر خوبصورت دنیا

اندر سے اتنی مکروہ ہے کہ اس میں صاحبِ دل یعنی واصف ﷺ جیسے فرد کی گزراوقات محال ہے۔ ایسے میں وہ اپنی دنیا آپ پیدا کرتا ہے، اور کہتا ہے:

و یکھاں پُھل زمین نے واصف ؓ بوٹے میں اسمان لیکاں ( 1 4 ) اور اِسی مستی اور سرمستی میں اپنے گیت گنگنا تاوہ:

واصف جنگلال نوں ٹر گیا اینویں نہ پیا واجال مار کرگئے کوچ مسافر ایتھوں جندا دیکھ واصف دے گھر دا ( 15)



## حوالهجات

1- بھرے بھڑ ولے۔ واصف علی واصف کے انتقال کے بعد شائع ہوا۔ تاہم اس کا مسودہ انہوں نے خود ہی تیار کیا تھا۔ جبیبا کہ عرض ناشر کے تحت بتایا گیا: '' '' بھر ہے بھڑ و لے'' محتر م واصف علی واصف دے پنجابی کلام دا مجموعہ اے۔ جس دااخیری مسودہ او بہناں آئی تیار کیتا سی۔''

2- جربے جھڑ و لے ہیں 127

3- ايضاً ص103

4- ايضاً ص101

5- الضاً ص95

6- ايضاً ص74

7- ايضاً ص54

8- اليناً ص86

9- الضاً ص54

10- الضاً ص24

11- الضاً ص32

12- كلام با هو

13- جر*ے جر* ولے ہی 90

111- ايضاً ص111

127- الضاً ص127



Majallah Tahqiq

Research Journal of the Faculty of Oriental Learning Vol: 35, Sr.No.95, 2014, pp 33 - 52 **مجلّه حقیق** مجلّه کلیه علوم شرقیه جلد ۳۵،ار مل به جون ۲۰۱۴ء، شاره ۹۵

## استعاره در شعر فارسی اقبال

د کتر محمد ناصر☆ زایده عبدالحق ☆ ☆

#### **Abstract:**

Metaphore is one of the most significant features of the Persian poetry and Allama Muhammad Iqbal (1877-1938 AD), Pakistan's national poet and one of the greatest philosopher poets of al times, has used metaphores to its perfection in his commendable Persian poetry. His fresh similes, unmarked metaphores, creative kenning, innovative paradox and inventive imagery reflects his thoughts, ideas and philosophy. In this article, the metaphores used by Allama Muhammad Iqbal in his Persian poetry have been introduced, elaborated, evaluated and analysed which gives the true picture of his insipiration and initiative.

**Key words:** Metaphore, Allama Iqbal, Persian poetry, Introduction, Analysis.

استعاره یکی از چهار رکن علم بیان به حساب می آید. شاعران برای ابلاغ افکار و اندیشه های خود و بویژه در ضمن تمثال آفرینی از استعاره استفادهٔ شایانی می جویند. علامه محمد اقبال لاهوری، شاعر ملی پاکستان و یکی از بزرگترین شاعران فارسی در قرن بیستم میلادی، برای نشان دادن هنر و اندیشهٔ خود استعارات تازه و بکر می آفریند. در این مقاله استعارات اقبال که او در شعر فارسی به کار برده، مورد تحلیل و بررسی قرار گرفته است.

🖈 عضوهیأت علمی گروه فارسی دانشگاه پنجاب لاهور

🖈 🖈 دانشجوی دورهٔ دکتری فارسی دانشگاه پنجاب لاهور

می دانیم که استعاره در لغت به معنی عاریت خواستن و به عاریت گرفتن و در اصطلاح آن است که لفظی در غیر معنی حقیقی خود به کار رود. (زرینکوب، ٨٧-٨٦؛ سكاكي، ١٦٩؛ جاحظ، ١٠/١؛ عبدالرحمن، ١٠٢-٥٠١؛ عابد، ٢٥٥ قلندر على خان، ٤٠ ببعد؛ شميسا، ١٨٧؛ زاهدى، ١٦١؛ سعيديان، ٥٣ ـ٥٥)

از این جهت استعاره نوعی از مجاز محسوب می شود. با این خصوصیت که ارتباط وعلاقه بین معنی حقیقی و مجازی در آن مشابهت است. به همین جهت آن را مجاز استعاری نیز نامیده اند. استعاره در عین حال ، به علت و جو د علاقه مشابهت، نوعی تشبیه نیز به حساب می آید، با این ویژگی که در آن از همهٔ ارکان تشبیه تنها "مشبه به" ذكر شده و سه ركن ديگر (مشبه ، و جه شبه ، ادات تشبيه) كنار گذاشته شده است. البته در استعاره یکی از طرفین تشبیه و جو د دارد.

## مهمترین انواع استعاره بدین ترتیب اند:

استعارهٔ مصرحه: در این نوع استعاره تنها مشبه به ذکر می شود، در حالیکه منظور گوینده مشبه است.

استعارهٔ مکنیه: در این نوع استعاره، تنها مشبه را ذکر می کنند و گاه یکی از اجزای مشبه به را نیز به عنوان قرینه می آورند. این نوع استعاره را تخیلیه نیز گفته اند.

استعاره را تشبیه فشرده می نامند یعنی می توان گفت که تشبیه و قتی به زیبایی تمام می رسد، به استعاره مبدل می شود. پس می توان ادعا کرد که شاعران و سخنوران هنگامی به تصویر سازی وتمثال آفرینی می پردازند از همه بیشتر به جستجوی استعاره های هنری توجه می کنند. نیز می توان گفت که شاعر هنر حود را در خیال بافی و تصوير آفريني جلوه مي دهد و نخست از تشبيه و ثانياً از استعاره كمك مي گيرد.

شایسته است ذکر شود که در آغاز شعر فارسی یعنی در سدهٔ سوم و چهارم هجري اغلب شاعران تنها از تشبيه استفاده مي كردند و در شعر آنها استعاره كمتر يافته مى شد، اما شاعران سبك عراقي به تصوير سازى با استفاده از استعاره توجه بيشترى نشان دادند که درمیان آنها نظامی گنجوی (۲۱۱۱۱ م) را می توان گل سرسبد نامید و پس از وی حافظ شیرازی (۱۳۲٦ ـ ۱۳۹۰م) آن هنر را به او ج کمال برد .

استعاره مكنيه ميدان اصلى هنر نمايي علامه محمد اقبال لاهوري (۱۸۷۷ ـ ۱۹۳۸ م) است. مي دانيم كه شاعران سبك هندي كار بردِ استعارهٔ مكنيه را به او ج رسانیده اند، اما درمیان شاعران شبه قاره در قرن بیستم علامه اقبال آن کسی است که استعارهٔ مکنیه را با مهارت تام و زیبایی کامل به کار برده است.

### تصویر های گل و گلشن و وابسته های آن:

در منظومه های اقبال نوای بلبل شوریده "چشم غنچه" را می گشاید. در شعر او "چشم نرگس" همیشه زیبا است، و شاعر ما در اغلب جاها "چمن" و "چمن کده" را به عنوان استعاره برای جهان به کار می برد. در شعر او "رخسار گل" می افروزد. "رك تاك" گاهي آتش و گاهي خون سرد در بر دارد، و هزار بادهٔ ناخورده كه هميشه در رك تاك است. او در "رك كل" خون آدمها را مي بيند، و گاهي با همان "رك كل" آدم را می بندد، و گاهی در "رك گل" بهار رنك و بو را استشمام می كند. در "سینهٔ چمن" نفس آدمها را مي پرورد و گاهي همت او حتيٰ "سينهٔ گلشن" را مي شگافد.

چشم غنچه

مرا گلچین بد آموز چمن خواند كليات اقبال: ٠٦٠؛ ارمغان حجاز: ١٠٨ چشم نرگس

> لالهٔ این چمن آلوده رنگ است هنوز چمن استعاره برای جهان

درین چمن دلِ مرغان زمان زمان دگر است استعاره برای جهان

چشم آفریده ایم چو نرگس درین چمن چمن استعاره برای جهان

درین به چمن کده هر کس نشیمنی سازد چمن کده استعاره برای جهان تو بخون خویش بستی کف لاله را نگاری دل غنچه

اندر دلكِ غنچه حزيدن دگر آموز دلك غنچه

بهار تا به گلستان کشیدم بزم سرود نوای بلبل شوریده چشم غنچه گشود كليات اقبال: ٣٩٣؛ ييام مشرق: ٧١٧ که دادم چشم نرگس را نگاهی

سپر از دست مینداز که جنگ است هنوز كليات اقبال: ٣٨٨؛ زبور عجم: ٤٤ بشاخ گل دگر است وبآشیان دگر است کلیات اقبال: ۲۰۰۰ زبور عجم: ۲۰ روبند برگشا که سرایا نظاره ایم كليات اقبال: ٤ ٣١؛ پيام مشرق: ١٣٨ کسی که سازد و وا سوزد آشیانه کجاست؟ كليات اقبال:٣٩٣؛ زبور عجم: ٤٩ تو به آه صبحگاهی دل غنچه را گشودی كليات اقبال: ٣٣٠؛ پيام مشرق: ١٥٤

كليات اقبال:٣٩٣؛ زبور عجم: ٩٤

از دمش بلبل نوا آموخت است رخسارِ گل

از غلامی جذبه های او بمرد رامج تاك

نودمیده سبزهٔ خاکش هنوز راگ تاك

بيا كه در رامحِ تاك تو خون تازه دويد رامِح تاك

گمان مبر که به پایان رسید کار مغان رامح تاك

من ز افلاکم ، رفیقِ من ز خاك رگهای تاك

شعله در رگهای تاك از سوزِ او رگهای تاك

روحِ خود در سوزِ بلبل دیده ایم را*گ*گل

از راگ گل می توان بستن تو را رگل گل

نمايم آنچه هست اندر رامِ گل رامِ گل رامِ

در سینهٔ چمن چو نفس کردم آشیان سینهٔ چمن

سبزه چون تاب دمید از خویش یافت سینهٔ گلشن

غازه اش رخسارِ گل افروخت است کلیات اقبال: ۲۰؛ اسرار خودی: ۳۳ آتشی اندر رائِ تاکش فسرد کلیات اقبال: ۲۳۳؛ جاوید نامه: ۱۲۱ سرد خون اندر رائِ تاکش هنوز کلیات اقبال: ۲۰۱؛ رموز بیخودی: ۸۲ دگر مگوی که آن بادهٔ مغانه کجاست کلیات اقبال: ۳۹۳؛ زبور عجم: ۶ ۶

هزار بادهٔ ناخورده در رك تاك است كليات اقبال: ۲۰۲؛ ييام مشرق: ۷٦

ناك سرخوش و ناخورده از رگهاى تاك كليات اقبال: ١٠٥

حاك مينا تابناك از سوزِ او كليات اقبال:١٤٨؛ رموز بيخودى:١٣٢

م خونِ آدم در رك گل ديده ايم كليات اقبال: ۲۱۹؛ پس چه بايد كرد: ٠٤

از نسیمی می توان خستن تو را کلیات اقبال: ۹۵؛ اسرار خودی: ۳۸ بهار من طلسم رنگ و بو نیست کلیات اقبال: ۲۱۲؛ پیام مشرق: ۳۵ کلیات اقبال: ۲۱۲؛ پیام مشرق: ۸۵ کلیات اقبال: ۲۲۱؛ پیام مشرق: ۸۵ همت او سینهٔ گلشن شگافت کلیات اقبال: ۳۶؛ اسرار خودی: ۱۸

اقبال گله دارد که ما قیمت "شمشاد" خود را نمی شناسیم و "سرو دیگران" را بلندتر می پنداریم. در شعر او "عروس گل" و "عروس لاله" نیز جلوه می نماید.

قیمت شمشاد خود نشناختی سرو دیگر را بلند انداختی شمشاد استعاره برای علوم اسلامی کلیات اقبال:۸۳؛ اسرار خودی:۲۷ نفسی درین گلستان ز عروس گل سرودی کلیات اقبال:۳۳۰؛ پیام مشرق: ۱ ۲ م

عروس لاله برون آمد از سراچهٔ ناز بیاکه جانِ تو سوزم ز حرفِ شوق انگیز کلیات اقبال:۸ ۰۳؛ پیام مشرق: ۱۳۲

حنا ز خون دل نو بهار می بندد عروس لاله اندازه تشنهٔ رنگ است عروس لاله عروس لاله کلیات اقبال:۲۹۷؛ پیام مشرق:۲۱۱

در شعر اقبال "غنچهٔ نورس" را می بینیم . "گل ولاله" را می یابیم و با "گلشن" روبرو می شویم و با "نرگس نیم باز" آشنایی پیدا می کنیم.

اندر آغوشِ سحر یك دم تپید تا به كام غنچهٔ نورس چكید غنچهٔ نورس كلیات اقبال:۲۸۳؛ پس چه باید كرد:۷

> تو بخون خویش بستی کف لاله را نگاری کف لاله

مانند صبا حیز و وزیدن دگر آموز گل و لاله استعاره برای نژاد نو درین گلشن ندارم آب و چاهی گلشن استعاره برای جهان درین گلشن که گلچینی حلال است گلشن استعاره برای جهان ساغرش را سحر از بادهٔ خورشید افروخت لاله استعاره برای فلیسوف پیام شوق که من بی حجاب من گویم لاله استعاره برای عاشق

توبه آهِ صبحگاهی دل غنچه را گشودی کلیات اقبال: ۳۳۰؛ پیام مشرق: ۵۰ ۱ دامان گل و لاله کشیدن دگر آموز کلیات اقبال: ۳۹۳؛ زبور عجم: ۶۹ کلیات اقبال: ۲۹۸؛ ارمغان حجاز: ۲۰ کلیات اقبال: ۲۰۸؛ ارمغان حجاز: ۲۰ کلیات اقبال: ۲۰۸؛ ارمغان حجاز: ۹۰ کلیات اقبال: ۲۰۸؛ ارمغان حجاز: ۹۰ کلیات اقبال: ۳۳۶؛ پیام مشرق: ۲۰۸ کلیات اقبال: ۳۳۶؛ پیام مشرق: ۲۰۸ کلیات اقبال: ۳۳۶؛ پیام مشرق: ۲۰۸ کلیات اقبال: ۳۳۷؛ زبور عجم: ۳۶

کهنه دزدی غارت او برملا ست لاله استعاره براي مردمومن ز گردون فتد آنچه بر لالهٔ من لاله استعاره براي دل غنچهٔ دلگرفته را از نفسم گره گشای لاله استعاره برای مردمومن ای صبا از تنك افشانی شبنم چه شود لاله استعاره براي عاشق

لاله مي نالد كه داغ من كجاست کلیات اقبال: ۹ ۲۷؛ پس چه باید کرد: ۷۳ فرو ریزم او را به برای گیاهی كليات اقبال: ٩٩٠؛ زبور عجم: ٤٦ تازه كن از نسيم من داغ درون لاله را كليات اقبال: ٣٥٦؛ زبور عجم: ١٢ تب وتاب از جگر لاله ربودن نتوان كليات اقبال:٣٠٧؛ ييام مشرق: ١٣١

تصویرهای جانوران ویرندگان:

در شعر اقبال "يروانه دل" در اطراف "شمع حرد" يرواز مي كند. "شاهين" استعارهٔ محبوب اقبال برای جوانان جهان اسلام است. او هرگز نمی خواهد "شاهین" او يرواز خود را كوتاه كند. همچنين او جوانان خود را به نام "شيران" مي خواند و گاهي اين استعاره را برای اهل عشق نیز به کار می برد. اقبال "غزال" را برای اهل ایمان و اهل عشق به كار برده است او اهل منطق را "گاو و ميش" مي پندارد وبراي خودش استعارهٔ "مرغ چمن" و "مرغ نوا طراز" مي گزيند و گاهي استعارهٔ "مرغان" براي اهل عشق واهل ايمان آورده است. در شعر او "همای علم" نیز به دام شاعر می افتد.

> سوز سخن ز نالهٔ مستانهٔ دل است يروانهٔ دل

> شاهین من به صید پلنگان گذاشتی!

شاهین استعاره برای جوانان مسلمان کلیات اقبال: ۶ ۳۰؛ زبور عجم: ۱۰

تو ای شاهین نشیمن در چمن کردی ازان ترسم شاهین استعاره برای جو انان جهان اسلام سرِّ شیری را نفهمد گاو و میش شیران استعاره برای اهل عشق دو قطره حون دل است آنچه مشك مي نامند غزال استعاره برای مردمومن

این شمع را فروغ ز پروانهٔ دل است كليات اقبال: ٩ . ٩؛ ييام مشرق: ١٣٣ همت بلند و چنگل ازین تیزتر بده

هوای او به بال تودهد پرواز کوتاهی كليات اقبال:٥٠٤؛ زبور عجم: ٦١ جز به شیران کم بگو اسرار خویش کلیات اقبال:۲۸۲؛ شرح پس چه باید کرد:۲ تو ای غزال حرم در خطا چه می جویی کلیات اقبال:۷۰۱؛ جاوید نامه:۰۸۵

سرگذشت ملت بیضا بگوی غزال استعاره برای مرد مومن می گذرد خیال من از مه و مهر و مشتری غزاله استعاره براى خيال از نالهٔ مرغ چمن، از بانگ اذان خیز مرغ چمن استعاره برای شاعر خیز ونقاب برکشا، پردگیان ساز را مرغ نوا طراز استعاره برای شاعر غزل به زمزمه خوان ، يرده يست ترگردان مرغان استعاره براي عشاق آتش از نالهٔ مرغان حرم گیر و بسوز مرغان حرم استعاره برای عشاق همای علم تا افتد به دامت همای علم

با غزال از وسعت صحرا بگوی كليات اقبال: ٩٤٥؛ جاويد نامه:٧٧ تو به كمين چه خفته اي صيد كن اين غزاله را كليات اقبال: ٣٥٦؛ زبور عجم: ١٢ از گرمی هنگامه آتش نفسان خیز كليات اقبال: ٤ ٣٩؛ زبور عجم: ٥٠ نغمهٔ تازه یاد ده، مرغ نوا طراز را كليات اقبال: ٢٩٦؛ پيام مشرق: ٢٠٠ هنوز نالهٔ مرغان نوای زیر لبی است كليات اقبال: ٣٠٦؛ ييام مشرق: ١٣٠ آشیانی که نهادی به نهال دگران كليات اقبال: ۲۱۱؛ ييام مشرق: ۲۳۰ یقین کم کن و گرفتار شکی باش كليات اقبال: ٦١٦؛ پيام مشرق: ٠٤

#### تصویر های آتش و وابسته های آن:

به نظر اقبال "آتش" تعليمات اسلامي "خس و خاشاكِ " دوران جهالت را ياك سوخته وامتیازات نسب را نیز از بین برده است. در شعر او "آتش" به عنوان استعاره برای "روح انساني" و "ايمان انساني" آمده است. همچنين او دين اسلام را "آتش كهن" و "آتش ناب" می داند. استعاره شراب به معنای عواطفِ انسانی و روح آدم است. افزون برآن او همین استعاره را به معنای "افکار دینی" ، "اندیشه های اسلامی" به کار برده است. در شعر اقبال "شعله" به منزلهٔ عاشق و "نارفرنك" به معناي "فرهناك و تمدن و اروپا" است. او "هيزم" را نفس انساني مي يندارد كه سو ختن آن به مراتب بهتر است.

> امتيازاتِ نسب را ياك سوخت گرم خون انسان ز داغ آرزو آتش استعاره برای روح

آتش او این خس و خاشاك سوخت آتش استعاره برای تعلیمات اسلامی کلیات اقبال: ۲۰؛ اسرار خودی: ۲۶ آتش این خاك از چراغ آرزو کلیات اقبال: ۱ ٥؛ اسرار خو دی: ۳٥

عرب ز نغمهٔ شوقم هنوز بی خبراست آتش کهن استعاره برای دین اسلام کلیات اقبال: ۹۵ ۲؛ پیام مشرق: ۹۱۹ برنحیزد یك شرار از حكمت نازای من كليات اقبال: ٣١٦؛ ييام مشرق: ١٤٠ فسرد از باد این صحرا شرارم کلیات اقبال: ۲۷۳؛ زبور عجم: ۲۷ اگر به خاكِ گلستان تراود از جامش كليات اقبال: ٣٢٨؛ پيام مشرق: ٢٥١ سخن از تاب و تب شعله به حس نتوان گفت کلیات اقبال:۳۷۵؛ زبور عجم: ۳۱ برنخیزد یك شرار از حكمت نازای من كليات اقبال: ٣١٦؛ ييام مشرق: ١٤٠ کس نکو ننشست در نار فرنگ عود را بگذار و هیزم را بسوز كليات اقبال:٤٨٣؛ جاويد نامه: ١١

نوای من به عجم آتش کهن افرو خت شعله در آغوش دارد عشق بی پروای من شرار استعاره برای جوش سحر می گفت خاکستر صبا را شرار استعاره برای روح مثال لاله وگل، شعله از زمین روید شعله استعاره براي افكار رمز عشق تو به ارباب هوس نتوان گفت شعله استعاره برای عشق شعله در آغوش دارد عشق بي پرواي من شعله استعاره برای جوش و جذبه جز تو ای دانای اسرار فرنگ نارفرنگ استعاره برای تهذیب و تمدن آتشین اروپا کلیات اقبال: ۲۸۱ ؛یس چه باید کرد: ٥ آتشی در سینهٔ من برفروز هیزم استعاره برای نفس انسانی

#### تصویرهای دریایی:

اقبال مي خواهد مانند حضرت موسى "سينهٔ دريا" را دو قسمت كند.

من تو را اندر ضمیر او برم كليات اقبال: ٦٦ ٥؛ جاويد نامه: ٩٤ قلزمی را خشك مثل خاك كرد کلیات اقبال: ۶۸؛ اسرار خو دی: ٦٨ سينه صحرا و دريا چاك چاك كليات اقبال: ٩ ٦١؛ جاويد نامه: ١٤٧

سینهٔ دریا چو موسیٰ بر درم سینهٔ دریا

سینهٔ دریای احمر چاك كرد سینهٔ دریا

ناگهان آمد صدای هولناك سينهٔ صحرا و دريا

#### تصویر های آسمانی و وابسته های آن:

در شعر اقبال "شعاع آفتاب مصطفی" برای دین اسلام به عنوان استعاره آمده است. همچنین در شعر او "پنجهٔ گردون"، "چشم خاور"، "چشم ستاره" و "چشم

مهر" مي توان ديد.

در شعر اقبال"سيماي مهر" را مي بينيم. راهي در "سينه انجم" مي گشاييم. او "گنبد دیرینه" و "گنبد دربسته" و "گنبد مینایی" را برای آسمان به کار برده است. گاهی به "گریبان کهکشان" دست می زند. محبوب وی "ماه تمام" است. همچنین محبوب وى "ماه حسن" است.

می ندانی عشق و مستی از کجاست؟ شعاع آفتاب مصطفیٰ استعاره برای دین اسلام کلیات اقبال:۷۳۷:پس چه باید کرد: ۲۱ پنجهٔ گردون چو انگورش فشرد ينجهُ گردون

> هستی مهر از زمین محکمتر است چشم خاور

توان گرفت ز چشم ستاره مردم را چشم ستاره

علم را بر اوج افلاك است ره چشم مهر

ز فیض عشق و مستی برده ام اندیشه را آنجا

گنبد او را حرم داند سپهر سیمای مهر

رهی در سینهٔ انجم گشائی سينهٔ انجم

زندگی گفت که در خاك تييدم همه عمر گنبد استعاره برای فلك

کجا این روزگاری شیشه بازی گنبد استعاره برای فلك

درون گنبدِ در بسته اش نگنجیدم گنبد در بسته استعاره برای آسمان

این شعاع آفتاب مصطفیٰ است یادگار موسیٰ و هارون نمرد کلیات اقبال: ۱۳٤؛ رمو زبیخو دی:۱۱۸

پس زمین مسحور چشم خاور است كليات اقبال: ٣٥؛ اسرار خو دى: ٩ ١ خرد به دست تو شاهین تند و چالاك است کلیات اقبال: ۳۹۲؛ زبور عجم: ٤٨ تا ز چشم مهر برکندد نگه كليات اقبال:٧٤٥؛ جاويد نامه: ٧٥ که از دنباله چشم مهر عالمتاب می گیرم کلیات اقبال: ٥٠٤ ؛ زبور عجم: ٦١ با فروغ از طوف او سیمای مهر کلیات اقبال: ٤٤٧:یس چه باید کرد: ٦٨ ولى از خويشتن ناآشنائي كليات اقبال: ٢١١؛ پيام مشرق: ٣٥ تا ازین گنبد دیرینه دری پیدا شد كليات اقبال: ٤٤٤؛ پيام مشرق: ٦٨ بهشت این گنبد گردان ندارد كليات اقبال:٢٨٢؛ پيام مشرق:٦٠٦ من آسمان کهن را چو خار پهلويم كليات اقبال: ٩٦ ؟ پيام مشرق: ١٢٠

این گنبد مینایی، این پستی و بالایی گنبد مینایی استعاره برای آسمان نگاه از مه و بروین بلندتر دارند

نگاه از مه و پروین بلندتر دارند گریبان کهکشان

حسرت جلوهٔ آن ماهِ تمامی دارم ماه تمام استعاره برای محبوب بر سرِ کفر و دین فشان رحمتِ عام خویش را ماهِ تمام استعاره برای روی تو به جلوه در نقابی که نگاه برنتابی مه حسن استعاره برای محبوب

در شد به دل عاشق با این همه پهنایی کلیات اقبال: ۳۰۷؛ پیام مشرق: ۱۳۱ که آشیان به گریبان کهکشان ننهند کلیات اقبال: ۳۸۸؛ زبور عجم: ۶۶ دست بر سینه نظر بر لب بامی دارم کلیات اقبال: ۳۰۰، پیام مشرق: ۲۹ بندِ نقاب برگشا ماهِ تمام خویش را کلیات اقبال: ۳۰۷؛ زبور عجم: ۳۰ کلیات اقبال: ۳۰۷؛ زبور عجم: ۳۰ مه حسن! اگر ننالم تو بگو دگر چه چاره کلیات اقبال: ۳۰۹؛ زبور عجم: ۲۰ کلیات اقبال: ۳۰۹؛ زبور عجم: ۲۰ کلیات اقبال: ۳۰۹؛ زبور عجم: ۲۰

#### تصویرهای اشیای انسانی:

در شعر اقبال "باده" به منزلهٔ روح است و "چراغ مصطفیٰ" برای دین اسلام به کار برده می شود. "حلقهٔ زنجیر" برای وی قید غلامی است و او در "دل آئینه" جمال مطلق را می بیند.

درونِ سینهٔ ما سوزِ آرزو ز کجاست؟ باده استعاره برای روح

از چراغ مصطفی اندیشه چیست؟ چراغ مصطفی استعاره برای دین اسلام نالیدی و تقدیر همان است که بود است

حلقهٔ زنجیر استعاره برای قیدغلامی قدرِ من از بدگلی کمتر ز خاك دل آئینه

سبو ز ماست ولی باده در سبو ز کجاست؟
کلیات اقبال: ۳۵، زبورعجم: ۱۱
زانکه أو را پف زند صد بولهب!
کلیات اقبال: ۲۵، جاوید نامه: ۹۲
آن حلقهٔ زنجیر همان است که بود است
کلیات اقبال: ۲۹، زبور عجم: ۰۰
از جمالِ تو دلِ آئینه چاك

کلیات اقبال: ۷۱؛ اسرار خو دی: ۵٥

#### تصویر های کوه و دشت و وابسته های آن:

اقبال "دل کوه و دشت و صحرا" را می گدازد. در "دل سنك" لعل می جوید. "سینهٔ کوه و کمر" را دو قسمت می کند. از کنار "سینهٔ کوهسار" رد می شود و گاهی همان "سینهٔ کوهسار" را می خراشد.

چه خوش است زندگی را همه سوز و ساز کردن دل کوه ودشت و صحرا از سر تیشه گذشتن ز خردمندی نیست دل سنگ

نا آشنای جلوه فروشان سبز پوش سینه کوه و کمر

آن یکی از سینهٔ احرار گیر سينهٔ كهسار

ندارد عشق سامانی و لیکن تیشه ای دارد سينة كهسار

#### تصویرهای زمان و وابسته های آن:

اقبال سوار "اشهب دوران" را صدا مي زند. "خاك هزارساله" به نظر وي دين اسلام است. نزدیك او همان كس خوش بخت است كه سوار "را هوار روزگار" مي گردد. در "رك ايام" طراوت از عشق سحراست. او "رك روزگار" را هرگز از دست نمی دهد وهمیشه می خواهد "راه فردا" را به دست آورد. به نگاه وی دنیای فانی"سرای هفت روز" بیش نیست. رفتار "سمند روزگار" همواره تیز است. حورشید "سیمای سحر" را می آراید. گاهی در "سیمای سحر" داغ سجود پیداست، و در "ضمير ايام" فتنه ها نهفته است.

> ای سوار اشهب دوران بیا اشهب دوران

ای که ز من فزوده ای گرمی آه و ناله را

خاك هزارساله استعاره براي دين اسلام كليات اقبال: ٥ ٣٥؛ زبور عجم: ١١

خنك انسان كه جانش بيقرار است راهوار روزگار

نم در رامح ایام ز اشك سحر ماست ركِّ ايام

كليات اقبال: ٢٤٦؛ ييام مشرق: ٧٠ ای بسا لعل که اندر دل سنگ است هنوز كليات اقبال: ٩ ٨٩؛ زبور عجم: ٥ ٤ صحرا برید وسینه و کوه و کمر درید كليات اقبال: ۲۸۱؛ پيام مشرق: ٥٠٠

دل کوه و دشت و صحرا به دمی گداز کردن

وان دگر از سینهٔ کهسار گیر كليات اقبال: ٢٠١؛ ييام مشرق: ٢٥ حراشد سينه كهسار و ياك از حون يرويز است كليات اقبال:٨٥٨؛ زبور عجم:١٤

ای فروغ دیدهٔ امکان بیا كليات اقبال: ٦١؛ اسرار خو دي: ٥٤ زنده کن از صدای من خاك هزارساله را

سوار راهوار روزگار است كليات اقبال:٥٣ ؟؛ ييام مشرق:٧٧ این زیر و زبر چیست؟فریب نظرما ست كليات اقبال: ٢٧٤؛ پيام مشرق: ٩٨

چه دلی که محنت او زنفس شماری او ر لچے رو ز گار

نکو می خوان خط سیمایی خود را , ك فردا

رفت سلطان زین سرای هفت روز

چون عنان گیرد به دست آن شهسوار سمندِ رو زگار

> خورشید که پیرایه به سیمای سحر بست سیمای سحر

نمی بینی که از مهر فلك تاب سیمای سحر

من از هلال و چلییا دگر نیندیشم ضمير ايام

که به دست خود ندارد راگِ روزگارخود را کلیات اقبال:۳۷۸؛ زبور عجم: ۳۶ به دست آور راگ فردای خود را كليات اقبال: ٤ ٢ ٨؛ ارمغان حجاز: ٧٢ نوبتِ او در دکن باقی هنوز سرای هفت رو ز استعاره برای جهان کلیات اقبال:۳۶ ۲۶ جاوید نامه: ۱۷۱ تیزتر گردد سمند روزگار كليات اقبال: ٠٦؛ اسرار خو دى: ٤٤ آویزه به گوش سحر از خون جگر بست كليات اقبال: ٩٩٥؛ زبور عجم: ٥١ به سیمای سحر داغ سجود است كليات اقبال:٧٠٧؛ پيام مشرق: ٣١ که فتنهٔ دگری در ضمیر ایام هست کلیات اقبال:۳۸۷؛ زبور عجم: ۲۳

طایر ایام را گردد قفس

کلیات اقبال: ۸۹؛ اسرار خو دی: ۷۰

آویزه به گوش سحر از خون جگر بست

كليات اقبال: ٩٩٠؛ زبور عجم: ١٥

عاشقی؟ راحله از شام و سحر باید کرد كليات اقبال: ٥٦٥؛ جاويد نامه: ٩٣

اقبال سینهٔ آزادگان را برای "طایر ایام" به منزلهٔ قفس می یندارد. او به "گوش سحر" آويزهٔ خون جگر مي بندد. چه زيباست كه در شعر او عشق بر "ناقهٔ ايام" محمل

> سينهٔ آزادهٔ چابك نفس طائر ايام

خو رشید که پیرایه به سیمای سحر بست گو ش سحر

عشق برناقهٔ ایام کشد محمل حویش ناقهٔ ایام

#### تصویر های مکان و وابسته های آن:

در شعر اقبال استعارهٔ "دير كهن" براي دنياي فاني بفراوان آمده است. او اين

دنیا را "دیرینه دیر"، "رباط کهنه"، "رباط کهن" و "کهن سرا" نیز می خواند.

ای که از تركِ جهان گویی، مگو تركِ این دیر کهن، تسخیر او دیر کهن استعاره برای جهان کلیات اقبال:۹۳؛پس چه باید کرد:۱۷
ای مسلمان اندرین دیر کهن تا کجا باشی به بند اهرمن دیر کهن استعاره برای جهان کلیات اقبال:۷۰۸؛ پس چه باید کرد:۳۲

اندرین دیر کهن پیهم تپید تا جهانی تازه می آمد پدید دیر کهن استعاره برای جهان کلیات اقبال: ۲۹۱؛ پس چه باید کرد: ۱۵ وای ما، ای وای، این دیر کهن تیغ "لا" در کف نه تو داری نه من دیر کهن استعاره برای جهان کلیات اقبال: ۲۹۹؛ پس چه باید کرد: ۱۹ سهل را جستن درین دیر کهن این دلیل آنکه جان رفته از بدن دیر کهن استعاره برای جهان کلیات اقبال: ۲۶۹؛ جاوید نامه: ۱۷۷۷

هر زمان هر دل درین دیر کهن از خودی در پرده می گوید سخن دیر کهن استعاره برای جهان کلیات اقبال:۹۷، جاوید نامه: ۱۲۰ کهنه شد افرنگ را آئین و دین سوی آن دیر کهن دیگر مبین دیر کهن استعاره برای جهان کلیات اقبال:۲۰۰۰؛ جاوید نامه:۸۰

آشکارا تر مقام دل ازو جذب این دیر کهن باطل ازو دیر کهن باطل ازو دیر کهن کلیات اقبال:۹۶؛ جاوید نامه:۲۶

جانِ بیداری چو زاید در بدن لرزه ها افتد درین دیر کهن دیر کهن دیر کهن استعاره برای جهان کلیات اقبال: ۹۶؛ جاوید نامه: ۲۲ مرنج از من که از بی مهری تو بنا کردم همان دیر کهن را دیر کهن استعاره برای جهان کلیات اقبال: ۷۲۶؛ ارمغان حجاز: ۲۲ در دلِ ماکه برین دیر کهن شبخون ریخت آتشی بود که درخشك و تر انداخته ایم دیر کهن استعاره برای دنیا کلیات اقبال: ۳۲۳؛ پیام مشرق: ۷۶۱ دیر کهن استعاره برای دنیا

دیر کهن استعاره برای جهان

از دیر مغان آیم بی گردش صهبا مست

فتنه ها بینم درین دیر کهن فتنه ها در خلوت و در انجمن کلیات اقبال: ۷٤١؛پس چه باید کرد: ۲۵ از دو حرف "ربى الاعلى" شكن

مردِ حق! افسون این دیر کهن دیر کهن استعاره برای جهان کلیات اقبال:۲۸٦؛پس چه باید کرد: ۱۰

در منزل "لا" بو دم از بادهٔ "إلّا" مست

دير مغان استعاره براي خانقاه مرشد كليات اقبال: ٢٤٧؛ پس چه بايد كرد: ٦٦

ساكن و يخ بسته و بي ذوقِ سير روزگارش اندرین دیرینه دیر كليات اقبال: ٩٩٦؛ جاويدنامه: ١٩٧ دیرینه دیراستعاره برای جهان

يك رباطِ كهنه در راهش فلك خاك و در يرواز مانند ملك كليات اقبال: ٩ ٨ ٤؛ جاويدنامه: ٧ ١ رباطِ کهنه استعاره برای جهان

که زیست کاهش جان، مرا جانکنی دارد ز مرك و زيست چه پرسي درين رباط كهن كليات اقبال: ٥٠٣؛ پيام مشرق: ٩٢٩ رباط کهن استعاره برای جهان ترا به کشمکش زندگی نگاهی نیست درین رباطِ کهن چشم عافیت داری؟ كليات اقبال: ٣١٦؛ ييام مشرق: ١٤٠ رباطِ کهن استعاره برای جهان

درین رباطِ کهن صورت زمانه گذر به هر نفس که بر آدمی جهان دگرگون کن

كليات اقبال:٤٠٤؛ زبور عجم: ٦٠ رباط کهن استعاره برای جهان کهنه سرا چیست؟ اين

کلیات اقبال: ۲۷۶؛ پیام مشرق:۸۸ کهنه سرا استعاره برای جهان

او خود را نهان از "چشم عالم" مي سوزد و مانند صدا در "گوش عالم" گم مي شود. بر "رك عالم" تيشه مي زند و گاهي آن را با زخمه تكان مي دهد، و "خون رك كائنات" را مى تياند.

> شمع را سوز عیان آموختم چشم عالم چون صدا درگوش عالم گم شوم

> > گوش عالم

حود نهان از چشم عالم سوختم کلیات اقبال: ۹۹؛ اسرار خو دی:۷۵ چشم اهل ذوق را مردم شوم کلیات اقبال: ۲۸؛ اسرار خو دی: ۲۸ آن نظامِ کهنه را برهم زد است تیز تیشی بر رائِ عالم زد است رائِ عالم زد است کلیات اقبال:۹۱۱؛ پس چه باید کرد:۱۵

محفل رامشگری برهم زدم زدم زخمه بر تار را عالم زدم را عالم کلیات اقبال:۲۶؛ اسرار خودی:۱۰

می تید از سوزِ من خون رامِ کائنات من به دو صرصرم، من به غو تندرم رامِ کائنات کلیات اقبال: ۲۶؛ پیام مشرق: ۲۸

#### تصویر های صفات و امور انسانی:

در این زمینه تصاویر زیبایی در شعر اقبال به چشم می خورد. "آهوی اندیشهٔ" اهل منطق لنك ولوك است. او "خون تمنا" را می ریزد. بر "دوش خیال" محمل می پندد. "دیدهٔ ادراك" را كور می سازد. پرده از "رخسار حق" بر می دارد. "سمند زندگی" را تازیانه می زند. "شاهین خرد" وی به پرواز در می آید.

صید ملایان و نحچیر ملوك آهوی اندیشه

صد جهان مي رويد ازكشتِ خيال ما چو گل خو ن تمنا

پویان بی خضر سوی منزل دوش خیال

تیزی دندان تو را رسوا کند دیدهٔ ادارك

تخم دین در کشتِ دلها کاشتیم رخسارِ حق

تب و تابی که باشد جاودانه سمندزندگی

گرچه شاهین خرد برسرپروازی هست شاهین خرد

آهوی اندیشهٔ او لناگ و لوك كلیات اقبال:۹۲؛ جاویدنامه:۱۹۷ یك جهان و آن هم از خونِ تمنا ساختی كلیات اقبال:۳۰۰؛ پیام مشرق: ۲۲ کلیات اقبال:۲۷۰؛ پیام مشرق: ۹۹ کلیات اقبال:۲۷۰؛ پیام مشرق: ۹۹ دیدهٔ ادراك را اغمیٰ كند كلیات اقبال:۲۷۹؛ اسرار خودی: ۳۱ پرده از رُخسارِ حق برداشتیم كلیات اقبال:۹۷؛ اسرار خودی: ۷۱ كلیات اقبال:۹۷؛ اسرار خودی: ۷۱ كلیات اقبال:۹۷؛ اسرار خودی: ۷۱ سمند زندگی را تازیانه كلیات اقبال:۹۷٪ ارمغان حجاز:۸۰ اندرین بادیه پنهان قدر اندازی هست كلیات اقبال:۹۵٪ زبور عجم: ۱۵ كلیات اقبال:۹۵٪

صعوهٔ رد کردهٔ شاهین عشق كليات اقبال:٥٨٣؛ جاويد نامه: ١١١

بی خبر از عشق و از آئین عشق شاهين عشق

#### تصویر های معنی و امکان:

ديدهٔ معنى

اقبال هشدار مي دهد كه "ديدهٔ معنى " را بگشاييم و باز خواستار فروغ "ديدهٔ امكان" باشيم:

دیدهٔ معنی گشا، ای زِ عیان بیخبر

ای فروغ دیدهٔ امکان بیا کلیات اقبال: ۲۱؛ اسرار خو دی: ۵٤

كليات اقبال: ٢٥١؛ پيام مشرق: ٧٥

ای سوار اشهب دوران بیا ديدهٔ امكان

#### تصویرهای ظروف:

اقبال افكار غير اسلامي را همانند جام "خواب آور" و "گيتي رُبا" مي داند. او "سبو" را برای بدن انسان، "سفال" را برای و جود خاکی و "مینا" را برای طلب انسانی به کار برده است.

جام او خواب آور و گیتی رُبا ست جام استعاره برای افکار غیراسلامی کلیات اقبال: ۰ ۰؛ اسرار حودی: ۳ سبو ز ماست، ولی باده در سبو ز کجاست؟ كليات اقبال:٥٥٣؛ زبور عجم:١١ در کام کهن رندی آن هم شکرین بادا كليات اقبال: ٤٧٣؛ زبور عجم: ٣٠ کجاچشمی که بیند آن تماشایی که من دارم کلیات اقبال: ۲۸۶؛ زبور عجم: ۲۰ ساقی حکمت به جامش می نبست کلیات اقبال:۷۳؛ اسرار خو دی:۵۷

بر تخیل های ما فرمانروا ست درون سينهٔ ما سوز آرزو زكجاست؟ سبو استعاره برای بدن انسانی تلخي كه فرو ريزد گردون به سفال من سفال استعاره برای و جود خاکی دو عالم را توان دیدن به مینایی که من دارم مینا استعاره برای قلب شاعر مدّتی مینای او در خون نشست مینا استعاره برای قلب

#### تصویرهای ساز و نغمه:

اقبال شعر خود را از عالم غیب می داند که از "رك ساز" نمی چکد. او اصطلاح "راك ساز" را چندين بار به كار برده است. همچنين استعارهٔ "نغمه" و "نوا" را براي شعر خود به كار مي برد و مي دانيم كه "ني" استعارهٔ معروف مولانا جلال الدين محمد بلخی (۱۲۰۷ ـ ۱۲۷۳م) برای روح انسانی است که اقبال نیز از آن سُود می جويد.

> نوا زیردهٔ غیب است ای مقام شناس ر اگھ ساز

بيا كه تازه نوا مي تراود از ركِّ ساز ر اڳي ساز

كاو كاو ناحن مردان راز ر گهای ساز

چنگ را گیرید از دستم که کار از دست رفت ر گهای ساز

هستی مکنون او راز حیات

در دماغش نادمیده لاله ها نغمه استعاره برای افکار و اندیشه ها کلیات اقبال: ۲ ۰؛ اسرار خو دی: ۳٦

> آن نوا گلشن کند خاشاك را نوا استعاره برای شعر

نوا در ساز جان از زحمهٔ تو نو ا استعاره برای شعر

نوا مستانه در محفل زدم من نوا استعاره برای شعر

چه پرسی از مقامات نوایم نو ا استعاره برای شعر

نه از گلوی غزل خوان، نه از را است كليات اقبال: ٣١٣؛ ييام مشرق: ١٣٧ می که شیشه گدازد به ساغر اندازیم كليات اقبال:٣٣٧؛ پيام مشرق: ١٦١ جوی خون بکشاد از رگهای ساز كليات اقبال: ١٥٥؛ جاويدنامه: ١٧٩ نغمه ام حون گشت و از رگهای ساز آید برون كليات اقبال: ٣٩٠؛ زبور عجم: ٤٦ نغمهٔ نشنیدهٔ ساز حیات نغمه نشنیده استعاره برای و قتِ آئنده کلیات اقبال: ۲۱؛ اسرار خو دی: ۶۵ ناشنیده نغمه ها، هم ناله ها

آن نوا بر هم زند افلاك را كليات اقبال: ٦ ١ ٥؛ جاويد نامه: ٤٤ چسان در جانی و از جان برونی كليات اقبال: ٢٢٢؛ پيام مشرق: ٤٦ شرار زندگی بر گل زدم من كليات اقبال: ٢٣٤؛ پيام مشرق:٨٥

ندیمان کم شناسند از کجایم كليات اقبال: ٤ ٧٨؛ ارمغان حجاز: ٣٢

# **۵۰ مجلّه تحقیق**،جلد۳۵،شاره ۹۵،اپریل به جون ۲۰۱۴ء

تصویرهای کتاب:

تب و تاب دل از سوز غم تست نوای من ز تاثیر دم تست كليات اقبال:٧٨٨؛ ارمغان حجاز:٣٦ نوا استعاره برای شعر نو ای دلگدازی آفریدم حضور ملت بيضا تييدم نوا استعاره برای شعر کلیات اقبال:۲ ۰ ۸ بشرح ارمغان حجاز: ۰ ۰ نوایی ده که از فیض دم خویش چو مشعل بر فروزم چوب نی را نوای استعاره برای شاعری است کلیات اقبال: ۱ ۱ ۸۶؛ ارمغان حجاز: ۸۹ ز نیش زندگی نوشینه سازد نوای شاعر جادو نگاری نوای شاعر استعاره برای شعر شاعر کلیات اقبال: ۲۳۵؛ پیام مشرق: ۹ ٥ نوای من ازان پرسوز و بیباك وغم انگیز است به خاشاکم شرار افتاد و باد صبحدم تیز است كليات اقبال:٥٨ ٣٠؛ زبور عجم: ١٤ نوا استعاره برای شعر می تید صد نغمه در آغوش من شور عشقش در نی حاموش من کلیات اقبال: ۲۶؛ اسرار خو دی: ۲۶ نی استعارہ برای رو ح قیس را از قوم حی پیغام ده از نیستان همچو نی پیغام ده كليات اقبال: ٠٣٠ اسرار خو دى: ١٤ نی استعارہ برای رو ح بر نوای دیگران دل می نهی مثل نی خود را ز خود گردد تھی نی استعاره برای علوم وفنون عصر حاضر کلیات اقبال:۸۳؛ اسرار خو دی: ۲۷

اقبال در شعر خود در اغلب جاها قرآن کریم را به نام "ام الکتاب" می خواند. آشکارا هر غیاب از قرأتش بی حجاب اُم الکتاب از قرأتش اُم الکتاب استعاره برای قرآن کریم کلیات اقبال:۳۳۰؛ جاوید نامه: ۲۱ زان سوی گردون دلش بیگانه ای نزد و او اُم الکتاب افسانه ای اُم الکتاب استعاره برای قرآن کریم کلیات اقبال: ۹ ۲ ۶ ؛ جاوید نامه: ۷۷

فكر را روشن كُن از أم الكتاب داستان کهنه شستی باب باب کلیات اقبال: ۲ ٥ ٥؛ جاویدنامه: ۸ ۸ أم الكتاب استعاره براي قرآن كريم أُمّتِ عادل تو را آمد خطاب ندانی آیهٔ اُم الکتاب اُم الکتاب استعاره برای قرآن کریم کلیات اقبال:۱٤۸ ؛ رموز بیخودی:۱۳۲ از نگاهش خانهٔ باطل خراب ياسبان عزتِ أم الكتاب کلیات اقبال:۲۷؛ اسرار خودی: ۵۱ أم الكتاب استعاره براي قرآن كريم اي امين حكمتِ أُم الكتاب وحدت گم گشتهٔ خود بازیاب کلیات اقبال:۸۳؛ اسرار خو دی:۶۷ أم الكتاب استعاره براي قرآن كريم مصطفی از کعبه هجرت کرده با اُم الکتاب در کلیسا ابن مریم را به دار آویختند أم الكتاب استعاره براي قرآن كريم كليات اقبال:٢٠٤؛ زبو رعجم:٥٨ \*\*

#### کتابشناسی:

- \_ اقبال لاهوری، علامه محمد (۱۹۸۹م) کلیات اقبال (فارسی)، اقبال آکادمی، لاهور، پاکستان
- انوشه حسن (۱۳۷٦ش)، فرهنگنامهٔ ادب فارسی، دانشنامهٔ ادب فارسی، (ج۲) سازمان چاپ وانتشارات وزارت فرهنگ و ارشاد واسلامی، تهران، ایران
  - \_ تجلیل، جلیل (۱۳۷۳ ش)، معانی و بیان، مرکز دانشگاهی، تهران، ایران
- ـ ثروتیان، بهروز (۱۳۷۹ش)، بیان در شعر فارسی، انتشارات براگ، تهران، ایران
  - \_ جاحظ، ابو عثمان عمرو (٧٤٧م)، البيان والتبيين، جلد اول، قاهره، مصر
- رادفر، ابوالقاسم (۱۳۷۲ش)، فرهناگ بلاغی ادبی، واژه، اصطلاحات، تعبیرات و مفاهیم، انتشارات فردوس، تهران، ایران
- رازی، شمس الدین محمد بن قیس (۱۳۷۳ش)، العجم فی معاییر اشعارالعجم، به کوشش سیروس شمیسا، انتشارات فردوس، تهران، ایران
  - رجایی، محمد خلیل (۱۳۵۳ش)، معلم البلاغه در علم معانی و بیان وبدیع، انتشارات دانشگاه پهلوی، شیراز، ایران

### ۵۲ مجلّه تحقیق،جلد۳۵، شاره ۹۵، اپریل به ون ۲۰۱۴ء

- رضا نژاد، غلامحسین نوشین (۱۳۲۷ش)، اصول علم بلاغت، انتشارات الزهرا، تهران، ایران
  - \_ زین الدین جعفری ()، روش گفتار با علم البلاغه،
- ررینکوب، عبدالحسین (۱۳٤۷ش) شعر بی دروغ شعر بی نقاب، شامل بحث در فنون شاعری، سبك و نقد شعر فارسی، سازمان انتشارات جاویدان، تهران، ایران
- \_ سعیدیان، عبدالحسین (۱۳۵۳ش)، دانشنامهٔ ادبیات، انتشارات ابن سینا، تهران، ایران
  - سكاكي، ابويعقوب (٩٣٧ م)، مفتاح العلوم، قاهره، مصر
- \_ سیما داد (۱۳۷۱ش)، فرهنگ اصطلاحات ادبی، انتشارات مروارید، تهران، ایران
- شریعت، رضوان (۱۳۷۰ش)، فرهنگ اصطلاحات ادبی، انتشارات هیرمند، تهران، ایران
  - \_ شمیسا، سیروس (۱۳۷۰ش)، بیان و معنی، انتشارات فردوس، تهران
  - عابد، عابد على (١٩٨٥م)، البيان (اردو)، مجلس ترقى ادب، لاهور
  - عبدالرحمن، سيد صباح الدين (٥٠٠م)، مرآة الشعراء، بك امپوريم، لاهور
    - \_ قلندر على خان (١٩٢٣م)، بهار بلاغت (اردو)، جهنك
- وطواط، رشید الدین (۱۳۶۲ش)، حدایق السحر فی دقایق الشعر، به تصحیح اقبال آشتیانی، انتشارات سنایی و طهوری، تهران، ایران



Majallah Tahqiq Research Journal of the Faculty of Oriental Learning Vol: 35, Sr.No.95, 2014, pp 53 - 64 **مجلة تحقیق** مجلّه کلیه علوم شرقیه جلد ۳۵،ایریل به جون ۲۰۱۲ء، شاره ۹۵

# ارتقای نثر فارسی در دورهٔ لودیان (۸۰۰-۱۹۳۲)

د کتر صوفیه صابر ☆ د کتر سید محر فرید ☆ ☆

#### **Abstract:**

The Lodi dynasty was an Afghan dynasty that ruled parts of northern India and Punjab and Khyber Pakhtunkhwa province of modern-day Pakistan, from 1451 to 1526. It was founded by Bahlul Khan Lodi when he replaced the Sayyid dynasty.Lodis were true lovers of Persian and other literature. They build many schools for artiech and they always welcome the scholars of different thoughts. Many important dictionaries were written in this period.

Key Words: Lodi. Punjab. Artiech. Dictionary

لودیان ( ۸۰۰-۹۳۲ ق/۱۶۰۱-۱۲۰۱) از سلسلهٔ های معروف شاهان شبه قاره هستند (۱). بهلول لودی بنیان گذار سلسلهٔ لودیان، شخصی با تجربه و دو لتمردبه تمام معنای بود. لودیان از قبایل افغانی ساکن در شمال شبه قاره بوده اند که برای تجارت به داخل هند، سند، پنجاب و نواحی دیگر، آمد و شد می کردند و ردر زمان فیروز شاه تغلق، دانشیار، دانشکدهٔ اپوا، همهاستاد یار: گروه فارسی، دانشگاه پنجاب، لاهور، پاکستان.

از میان آنان، باریك ملك بهرام از برادر خود رنجید و به مولتان آمد و به خدمت ملك مردان، حاکم ملتان در آمد، این شخص جد بزرگ ملك بهلول لودی بود (۲) یکی از پسران اوبه نام سلطان شاه، هنگامی که خضر خان، بنیان گذار سلسلهٔ سادات، از طرف فیروز شاه حاکم ملتان گشت، به دستگاه اور در آمددبه سبب شایستگی و لیاقت خویش اعتباری یافت و لقب اسلام خانی گرفت به حکومت سرهند دست یافت. برادر انش هم باوی بو دند. یکی از آنها ملك كالا، كه پدر ملك بهلول است، هم باوي بود. بهلول درسر پرستي اسلام خان در سرهند يرورش يافت و بزرك شد. چنان كه اسلام خان اور ادا ماد خويش كرد. اسلام خان ما آن که فرزندان رشید داشت، به هنگام مرائ بهلول را به جانشینی خود بر گزید ( ۳) دلی چون در ۸۳۶ق/۱۶۳۱م در گذشت، میان سیاهیان افغان شکاف افتاد و آنان تقسیم شدند و نزاع در گرفت. ملك بهلول نا چار از سرهند بيرون آمد و بسياري از افغانان و مغولان در اطراف او جمع شدند. بعد از مدتی که ملك فيروز از دهلي گريخسته، به پيش بهلول آمد و بار ديگر بهلول در ۲۰ ۸ق/٤٣٦ م سرهند رابه تصرف در آورد (٤).

محمدشاه سپاه بزرا به فرماندهی حسام خان، وزیرش برای سرکوبی بهلول فرستاد دلی سیاه محمد شاه دچار شکست شد و حسام خان به دهلی گزیخت. بهلوال نامه ای به سلطان محمد شاه نوشت که اگر و زیر حسام خان را بکشند و و زارت به حمید خان عطا كنند، وى سربه اطاعت سلطان محمد شاه فرود خواهد آورد. يادشاه حسام خان رابه قتل راسانید و سرهند و اقطاعات آن به بهلول و اگزار کرد (٥).

وقتى سلطان محمود خلجي، حاكم مالوه به قصد تسخير دهلي لشكر كشيد، سلطان از بهلول یاری خواست بهلول بابیت هزار افغان و مغول به یاری سلطان محمد آمد. وبه خطاب خان خاناني سر فراز شد (٦) وبه تدريج لوديان لاهور و ديبالپور و سنام و حصار فیروزه و دیگر پر گنات رابه زور متصرف شدند و بعد از بن بهلول برای تسخیر دهلی لشکر کشید ولی موفق نشد وه به سرهند بازگشت و برای استحکام خویش تلاش کرد (۷) در این هنگام سلطان محمد شاه در گذشت و سلطان علاء الدین به جای پدر

نشست بعد از چند سال حمید خان لودی، وزیر سلطان علا ء الدین او رابه دهلی طلب کرد چون علاء الدین عالم شاه حاکم ناتوا و ناشایستهٔ بود و به تحریك برخی از امراء در پی کشتن حمید خان بود. حمید خان بهلول را در ۸۵۵ ق به تخت شاهی آماده کرد (۸) بهلول بالقب سلطان به تخت نشست و به علاء الدین نامه نوشت که چون پرد ردهٔ شما هستم، نام شمارا از خطبه جذف نخواهم کرد، علاء الدین یاسخ داد که چون پدرم تورا فرزند خطاب می کرد، تورابه جای برادر بزرگ دانستم وسلطنت به قومی سپارم و خودم در بدایون خواهم ماند علاء الدین سر انجام در سال ۸۵۵ / ۱ ۲ م در بدایون در گذشت. (۹)

ملك بهلول در ه ۸ ق / ۲ و ۱ م خاندان شاهی لودیان لابنیاد نهاد. وی در همان سال پسر بزرگ خود خواجه با یزید را در دهلی گذاشت و خود برای گرد آوری سپاه و انتظام به امور پنجاب و مولتان به دیپالپور رفت ( ۱۰) در این اثنا برخی امرای مخالفش در دهلی از فرصت بهره جستند و محمود شاه شرفی، فرمانروای جونپور ( حك فرصت بهره ۱ این شورش آگاه گا ۱ - ۲ و ۱ و ۱ و ۱ کم جونپور را شکست داد ( ۱۱).

بهلول لودی پس ازین زویداد ، به استواری پایهٔ های دولت دگسترش قلمر و خود متوجه گردید. بهلول مدتی در جنك دستیز سیری كرد. وی پس از سی و نه سال سلطنت در سال ۲ ۱ ۸۸/۸۹۶ م در گذشت ( ۲ ۲).

پس از بهلول پسرش نظام خان به نام سلطان سکندر شاه بر تحت نشست. وی دو مین بادشاه دو دمان لودیان دهلی (حك ۹۲۳-۸۹۶ ق/۹۲۳-۱۵۸۸) بود، چون بهلول لودی در گذشت، میان امراء وارکان دولت بر سر جانشینی وی اختلاف افتاد (۱۳). بعضی از آنها، باریك، پسر بزرگ وی و برخی نبیره بهلول شاه رانا مزد کردندلی خان خانان، یکی از دزداری مقتدر بهلول شاه، نظام خان رابه نام سلطان سکندر در ۹۸ق بر تخت دهلی نشاند (۱۶) دی نیز مدتی به نبرد و جنگ و سیز با مخانهان پر داخت. درل سال ۹۱ ق در محل آگره ستهری بنا کرد که پایه تحت شاهان هند قرار گرفت. در همان سال در هند

زلزلهٔ عظیم رخ داد و بسیاری از مردم از بین رفتند ( ۱۰)\_ کندر در سال ۹۲۳ق، بعد از بیت و نه سال دور حکومت خود بر آثر بیماری در گذشت.

یس از سکندر یسرش ابراهیم لودی یادشاه شد. وی بر خلاف یدر جد، قواعد وآدداب و رفتار با خویشان را تغییر داد و گفت که پادشاهان قوم و خویش ندارو همهٔ باید شرط خدمت مردم بجا آورند. ازین رو امرای بزرگ افغان با او مخالفت ورز یدند ( ۱٦) ابراهیم عده ای از امراو حکام را زندانی کرد برخی از امرا برای نجات از قهر شاه به ظهیر الدین محمد بابر گورکانی پیو ستند و در جناگ سر نوشت ساز سال ۹۳۲ق/ ۹۲۲م میان افغانان لودی و گور کانیان در یانی یت شکست خورد و بد ینگونه سلسلهٔ لودیان از حکومت دهلی به پایان رسید به جای آن در شبه قاره سلسلهٔ بابریان به حکومت رسید که برای مدت طولانی برد و سیع ترین مناطق شبه قاره با شکوه تمام حکم فرمایی کرد (۱۷)پس از دورهٔ تغلقیان، سلطنت دهلی در حکومت های محلی تتسیم شدو اقتدار آن به شدت کا هش یافت. یادشاهان و حکمرانان این دولت ها به طور دائمی با حکومت های همجوار خود در گیر جنگ و جدال بودند. ولی به سر پرستی و حمایت از ادب و دانش نیز توجه کردند ( ۱۸) در طی سلهای ۸۱۷ ۹۳۹ ق ادبیان، دسنشمندان و عالمان از مناطق مختلف به شبه قاره آمدند و مورداستقبال و حمایت شاهان این مناطق قرار گرفتند . در میان سالهای ۹۳۹\_۸۱۷ ق/۱۳۱۳\_۵۲۰م، اوضاع سیاسی آشفته و پر آشوب بود اما از نظر فرهنگی نیز کار های انجام گرفت، شاهان از هنر های زیبا حمایت می کردند ابسته این حمایت فقط در قلمرو محدود آنان و درمیان حامیان آنان صورت گرفت.

بهلول لودی در سرا سر عمر خود برای توسعه گسترش قلمرو خود می کوشید. در حالی که اوضاع سیاسی سلطنت دهیل چندان رفایت. بخش نبود. هنر مندان، دانشمندان و عالمان از در باری به در بار های دیگر می ر فتند تا سر پرست و حامیان علم و ادب بیابند گجرات، جونپور و دکن در آن روزگار از مرا کز عمده علم و ادب بود. معماری، موسیقی، نقاشی، ادبیات، هنر ها و فنون دیگر در آن نواحی رشد می یافت. در بنگال ، مالوا، گجرات

دکن در مدارس علم معماری درس دادند. بسیاری از پادشاهان خود به فن معماری آگاه بودند. در این دورهٔ معماری شرقی با آمیز ش معماری هندی و اسلامی بسیار رواج پیدا کرد در جونپور نمونه های آن نوع معماری مانند سجد لعل در وازه و مسجد آتالا یاد گار مانده اند (۱۹).

سکندر لودی متدین و متابع شریعت بود. ولی کتابی به موضوع موسیقی به نام لهجات سکندر شاهی، تالیف عمر یحیی، به سکندر لودی تقدیم شده است (۲۰) در زمان سکندر لودی علم رواج پیدا کرد، امیر زاده ها و سپاهیان به کسب فضایل شغول شدند. سکندر لودی به زبان و ادب فارسی توجه خاصی داد. سکندر بر تعلیم و تربیت سپاهایان افغانی توجه خاصی کرد در شهر های گوناگون مدرسه ها ومکتب خانه باز شد. سکندر از علماء فضلا حمایت می کرد هر شب هفتاد تن از علماء در دربار او گردمی آمدند و در مسایل فقهی مباحثه می کردند. وی فضلای دیگراز عربستان، ایران، آسیای مرکزی و مولتان رابه تدریس در مدارس های شبه قاره دعوت کرد \_ در روز گارش علم و ادب، از جمله علوم علی، منطق ریاضیات، طب، نجوم و شعر رواج یافت. وی شعر دوست بود و خود نیز شعر می گفت و "گلرخ" تخلص داشت \_ جمالی ( \_ ٣٤ وق) از شعرای روز گارش بود. مؤلفان می کردند. لهجات سکندر شاهی در اصل به سنسکریت بود. گروهی از علماء به سر پرستی میان بهووه، وزیر سکندر شاه لودی به تالیف کتابها در فنون گوناگون مشغول شدند. میان بهوده خود کتاب طب سکندری را تدوین کرد که به اسم دیگر آن معدن اشفاء سکندر شاهی خوانده می شد ( ۲۱).

لودیان علاوه بردهلی، در مناطق دیگر نپز فعلیت های ادبی را تشویق می کردند. جونپور را شیراز هند می نامیدند. در کشمیر هم علوم و فنون گوناگون رواج پیدا کردند. زبان های محلی مانند گجراتی، بنگالی و زبان های دیگر نیز مورد توجه نویسند گان واقع شدند.

#### مولانا محمود بن ضياء الدين محمد:

مولانا محمود فرزند شیخ ضیاء الدین محمد، شاعر و فرهنگ نویس زبان فارسی به نام در شبه قاره است. در بارهٔ شرح حال زندگانی وی اطلاعات کافی در دست نیست، جزاینکه از اثرش معلوم می شود، در روزگار سلطان سکندری لودی (حك  $4.94^-8.0$  و خراینکه از اثرش معلوم می شود، در روزگار سلطان سکندری فارسی به نام تحفة السعادة را 1.54 در 1.01 در هندمی زیسته (1.01) و فرهنگ تفسیری فارسی به نام تحفة السعادة را در 1.01 در هندستان به پایان رسانده و به خواجه سعید الدین محمد طوسی تقدیم کرده است در بارهٔ تاریخ تولد و تاریخ درگذشت وی تذکره نویسان هم زمان و بعدی آگاهی چندی نداده اند.

#### تحفة السعادة:

این کتاب بانام های فرهنگ اسکندری، تحفه اسکندری، و تحفه اسعادة خوانده شده و از نخستین فرهنگ های تفسیری فارسی است (۲۳).

مقدمهٔ کتاب منظوم است و سر سخن کتاب با قصایدی در مدح سلطان اسکندر (حك ۹۲۳\_۸۹۴ ق/۱۵۱۷\_۱۹۰۱م) و خواجه سعید الدین آغاز می شود\_ مولف خود در رحك ۹۲۳\_۸۹۴ ق/۱۵۱۷ می و خواجه سعید الدین آغاز می شود\_ مولف خود در مقدمهٔ کتاب نام خود دو تاریخ تالیف و سبب تدوین کتاب را بیان کرده است \_ این فرهنگ دیباچه و نه باب بر پایه نخستین حروف و اژگان تفسیر شده به ترتیب الفبای فارسی تهیه شده است \_ هرباب دو فصل دارد در فصل اول و اژگان مفرد درمی اصطلاحات و مرکبات را آورده است \_ برای مثال درباب الف کلمات جداگانه ۲۱۸ و اژگان و جمله های مرکب آورده است \_ برای مثال درباب الف کلمات جداگانه ۲۱۸ و اژگان و جمله های مرکب ۳ عدد، در باب "با» به ترتیب بالا ۹۸۱ و ۲۰، در باب " جیم" ۲۷۲ و ۲۶، و درباب "عین، " ۲۱۶ عدد است (۲۶) .

در نسخه خطی این فرهنگ به شماره س ۳۱۳ که در مجموعهٔ نسخه های خطی دایره نستیتوی ملل آسپا در لننگرا دنگه داری شده است، ۱٤۱۰۰ کلمه از واژگان عربی و ترکی نیز درکتاب آمده و تفسیر شده است. وی به واژه های مصدر به حروف فارسی پ، ج، ز، گ، پراداخته نشده است. تلفظ لغات با حرکات مشخص و فقط و اژگان کم شناخته

اعراب گذاری نیز شده است. برای درك مطالب واژگان، شواهدی از اشعار شاعران بزرك مانند فردوسی، ابن سینا، ناصر خسرو، سعدی، حافظ، رودكی دیده می شود. نویسنده میان تفسیر واژگان، اسم، شرح حال شاعران نیز آورده است.

فرهنگ " تحفة السعادة" درمیان فرهنگ های تفسیری فارسی مقام برجسته و ممتازی دارد. مولف دریین اثر کلمات مرکب و اصطلاحات راجدا تفسیر کرده است مولف در مقدمه آورده که در تالیف فرهنگ خود از فرهنگ های پیشین فارسی ضمیر، دستور الا فاضل، فرهنگ قواس، زفان گویا، عمان المعانی، دستور الفضلا، شروح مخزن اسرار، فرهنگ قاضی ظهیر، فرهنگ ابراهیم، فرهنگ حسینی، عجایب و غرایب الغات، شرح خاقانی و نیز فرهنگ های عربی صراح، صحام دستور الغه، جین، نصیب الولسدان، خلاصه، مثلثات استفاده فراوان کرده است (۲۵) دست نویس های از تحفه اسعادة به شماره ۵۰پ\_ ۱۳۹ در فهرست نسخه های خطی کتابخانه مرکزی دانشگاه تهران و نیز در کتابخانه حمیدیه بهوپال در هند نگه داری می شود.

#### عمر سماء يحيلي الكابلي:

عمر سماء یحیٰی الکابلی مرد دانشمندی که در دوره سکندر لودی (حك ۹۲۳\_۸۹۶گاری ۱۵۸۸ ۱۵۷۸ ۱۵۷۸ ۱۵۷۸ می زیست. دربارهٔ زندگانی مولف اطلاعی دردست نیست. تذکره نویسان دورهٔ وی یا بعدی از عمر سماء یحیٰی ذکر نکرده اند. از نسخهٔ دست نویس " لهجت سکندر شاهی " اسم مولف بدست آمده و دیگر به کابلی بودن خود در کتاب اشاره است.

#### لهجت سكندر شاهي:

در بارهٔ مولف هرچه اطلاعی هست، از اثرش بدست آمده است. وی در مقدمهٔ کتاب می نویسد که سکندر لودی وی را مامور کرد تاکتابی به فارسی در بارهٔ موسیقی تدوین کند. مولف کتاب، آثار موجود به سنسکریت را مورد مطالعه قرار داد و اثر خود را به سکندر لودی تقدیم کرد. وی برای تدوین کتاب هفت ماخذ به زبان سنسکریت استفاده

کرده است. سبحانی نوشته است که این کتاب در اصل به سنسکرت بود و بعداً به فارسی ترجمه شد (۲۲).

با آنکه عمر سماء یحیٰی الکابلی مردی دانشمند بوده، ولی جزاین کتاب ازوی اثر دیگری به جای نمانده است. این کتاب نه فقط از حیث مطالب بلکه از لحاذ نثر نویسی نمونه بارز آن دوره است. این کتاب شامل هفت باب و صدوسی و هفت فصل است و تاکنون به چاپ نر سیده است.

#### بهووه:

میان بهووه فرزند خواص خان در سال ۹۲۰ق/۱۰۱۹، پزشك ونویسندهٔ فارسی زبان شبه قاره بود که در در بار سلطان سکندر لودی ( حك زبان شبه قاره بود که در در در بار سلطان سکندر لودی ( حك ۹۲۳\_۸۹٤ مقام ممتازی داشت و مدتی عهده وزارت شکندر لودی هم داشت .

مولفین طبقات اکبری و تاریخ فرشته وی رابه عنوان امیری بزرا و میر عدل سلطان، و نیز حجاب خاص یاد کرده اند. دانشمندان دورهٔ وی، بهووه را عالمی بسیار دان می دانستند. بهووه به پسزشکی میلان فردان داشت و میان همهٔ علوم، پزشکی یونانی چندان برای ساکنان هند مفید نیست (۲۷).

میان بهووه باگردهی از علماء طب یونانی و هندی چندین سال به پژوهش های خود ادامه دارند \_ و روی هزار و هفت صد تن بیماران آز مایش کردند. نتیجه آزمایش های بهووه و همکار انش در کتاب ضخیمی به نام معدن الشفاء /طب سکندر شاهی، که در ۹۱۸ قر۲ ۵۱۲ م تکمیل شد، گرد آمده است (۲۸)

#### معدن الشفا / طب سكندر شاهى:

میان بهووه در ۹۱۸ق کتابی به موضوع علم طب نوشته که در آن از منابع سنسکریت و جز آن استفاده و تطبیق آرای حکیمان هندی و یونانی و اسلامی کرده، دریك مقدمه و سه باب نوشته است. هر باب چند فصل دارد. مقدمه در دو مبحث است. تعریف

علم طب و مبادى آن.

باب یکم: مقدمات علاج درسی و در فصل

باب دوم: كيفيت خلقت انسان، در نه فصل

باب سوم: علامات مرض و علاج آن ها، در هشتا دوهفت

# منابع:

- ۱ فرشته، تاریخ فرشته، ج۱، ص۱٦۱ ـ
- ۲\_ بزرگز ، بهلول لودی، دانشنامه ادب فارسی در شبه قاره، ج٤،ص ۲٧ه
- ۳\_ سبحانی توفیق، نگاهی به تاریخ ادب فارسی در هند، ص ۱۳۶؛ احمد یادگار، تاریخ شاهی، ص ۲\_
  - ٤\_ نظام الدين، طبقات اكبرى، ص ٩ ٤ ١ ؛ نهاو ندى، ماثر رحيمي، ج ١ ، ص ٤٣٤\_
    - ٥\_ فرشته، تاريخ فرشته، ج١،ص١٦١؛ نظام الدين، طبقات اكبرى، ص ١٤٩ \_
- ۲\_ نظام الدین، طبقات اکبری، ص ۱۵۰؛ سبحانی توفیق، نگاهی به تاریخ ادب
   فارسی در هند، ص ۱۳۵\_
  - ۷\_ سبحانی توفیق، نگاهی به تاریخ ادب فارسی در هند، ص ۱۳۵
  - ۸ بزرگز ، بهلول لودی، دانشنامه ادب فارسی در شبه قاره، ج٤،ص ٢٧ه\_
    - ۹\_ سبحانی توفیق، نگاهی به تاریخ ادب فارسی در هند، ص ۱۳۵\_
      - ۱۰\_ فرشته، تاریخ فرشته، ج۱،ص۱۷٦\_
      - ۱۱\_ سرهندی، تاریخ مبارك شاه،ص ۷۲\_

#### **٦٢ مجلّه تحقيق**،جلد٣٥،شاره ٩٥،ار يل\_جون٢٠١٢ء

- ۱۲ \_ سبحانی توفیق، نگاهی به تاریخ ادب فارسی در هند، ص ۱۳٦ \_
- ۱۳ عبد الله سید، ادبیات فارسی میں هندووں کا حصه، ص ۳۱؛ صفا، تاریخ ادبیات در ایران، ج۵، ص ۶۶۹
  - ۱۵ \_ حجتی، سکندر شاه لودهی،دانشنامه ادب فارسی در شبه قاره، ج٤،ص٥ م١٤ \_
    - ۱۰ سبحانی توفیق، نگاهی به تاریخ ادب فارسی در هند، ص۱۳۷ میلی
      - 17 L نظام الدين، طبقات اكبرى، ص ١٧٣ L
    - ۱۷\_ سبحانی توفیق، نگاهی به تاریخ ادب فارسی در هند، ص۱۳۷\_
      - ۱۸ \_ اعظمى ، فارسى ادب در عهد سلاطين تغلق، ص ۱۷ \_
    - ۱۹ سبحانی توفیق، نگاهی به تاریخ ادب فارسی در هند، ص۱۳۷ ـ
  - ۲۰ حجتی، سکندر شاه لودهی، دانشنامه ادب فارسی در شبه قاره، ج٤، ص١٤٠٦
- ۲۱\_ سبحانی توفیق، نگاهی به تاریخ ادب فارسی در هند، ص۱۳۷؛ حجتی، سکندر شاه
  لودهی، دانشنامه ادب فارسی در شبه قاره، ج٤، ص ۱٤٠٦\_
- ۲۲\_ آشتین، تحفه السعاده، دانشنامه ادب فارسی در شبه قاره، ج۱،۰۰۰ ۲۲؛ تاریخ ادبیات مسلمانان پاکستان و هند، ج۳،۰۰۰ ۳۹۱\_
- ۲۳ نفسیی سعید، تاریخ نظم و نژ در ایران، ج۱،ص۸۵۸؛نقوی ، فرهنگ نویسی فارسی درهند و پاکستان، ص ٦٥\_
  - ۲٤ آشتین، تحفه السعاده، دانشنامه ادب فارسی در شبه قاره، ج٤، ص٢٢٧ ـ
- ۲۵\_ داعی الاسلام، فرهنگ نظام، ص ۱۱؛سیاقی،فرهنگ های فارسی و فرهنگ گونه ها، ص ۷۰\_
  - ۲٦ آشتین، تحفه السعاده، دانشنامه ادب فارسی در شبه قاره، ج٤، ص٢٢٧ ـ
  - ۲۷ واسطی، نیز حکیم، ، تاریخ روابط پزشکی ایران و پاکستان، ص ۷۳ ـ ۸٤ ـ ۸۷
    - ۲۸ مسبحانی توفیق، نگاهی به تاریخ ادب فارسی در هند، ص ۱۳۵
    - ۲۹ منزوی احمد، فهرست مشترك نسخه های خطی پاکستان جلد ۲۲۶،۱ ۲۳

#### کتابشناسی:

- ۱ تشین، ۱۳۷۵ ش تحفه السعادت، دانشنامه ادب فارسی در شبه قاره جلد ٤. به سرپرستی حسن انوشه تهران ایران.
  - ۲\_ احمد یادگار، ۹۳۹ م، تاریخ شاهی به تصحیح محمد هدایت حسین بنگال.
    - ٣\_ اعظمى شعيب ١٩٨٥م، فارسى ادب به عهد سلاطين تعلق، دهلى.
    - ٤ امیری کیومرث، ۱۳۷۶ش، زبان و ادبیات فارسی در هند، تهران.
- ۵ بردگز، ۱۳۷۵ش، بهلول لودی، دانشنامه ادب فارسی در شبه قاره جلد ٤، تهران.
  - تاریخ ادیبات مسلمانان پاکستان و هند، ۱۹۷۱ ـ ۱۹۷۲م، جلد ۱ ـ ۳، لاهور.
- ۷\_ حجتی، ۱۳۷۵، سکندر لودهی، دانشنامه ادب فارسی در شبه قاره، جلد ؛ به سرپرستی حسن نوشه، تهران.
- ۸ـ ربیعیان، ۱۳۷۵، بهوه، دانشنامه ادب فارسی در شبه قاره، جلد٤، به سرپرستی
   حسن انوشه تهران.
  - ۹\_ سبحانی توفیق، ۱۳۷۷ش، نگاهی به تاریخ ادب فارسی در هند، تهران.
- ۱۰ سرهندی یحیٰی بن احمد، ۱۹۳۱م، تاریخ مبارك شاه به تصیح محمد مبارك حسین، نیگال.
  - ۱۱\_ سیاقی دبیر، ۱۳۲۸ش، فرهنگ های فارسی و فرهنگ گونه ها، تهران.
    - ۱۲ صفا، و بیح الله، ۱۳۸۱ش، تاریخ ادبیات در ایران، جلده\_ تهران.
      - ۱۳ م فرشته، ۱۸۸۲م، تاریخ فرشته جلد ۱، کانپور، هند.
  - ۱۵ قادری عبدالشکور، ۱۳۷۲ش، پیودر های مشترك زبانی ایران و شبه قاره، اسلام آباد.
    - ١٥ محمد على داعي الاسلام، ١٣٦٢\_١٣٦٣ش، فرهناك نظام جلد١ ٥ تهران.
  - ۱٦ منزوی احمد، ١٣٦٥، فهرست مشترك نسخه های خطی پاکستان جلد۱، اسلام آباد.
    - ۱۷ \_ نظام الدین، ۱۹۲۷م، طبقات اکبری (اکبر شاهی) جلد ۱ \_ ۳ کلکته.

۲۴ مجلّه محقق ،جلد۳۵، شاره ۹۵، اپریل به ۹۵، ۱۰۱۰

- ۱۸ منیسی سعید۱۳۹۳ ش تاریخ نظم و نثر در ایران و در زبان فارسی ، جلد ۲، تهران.
  - ۱۹ نقوی شهریار، ۱۳۸۱ش، فرهنگ نویسی در هند و پاکستان، تهران.
- ۲۰ نهاوندی ملا عبدالباقی، ۱۹۲۴-۱۹۳۱، مآثر حیمی به تصحیح محمد هدایت حسین جلد ۳-۱ کلکته.
  - ۲۱\_ واسطى، نيز حكيم، ۱۳۵۳ش، تاريخ روابط پزشكى ايران و پاكستان راولپندى.
- Fetema Husani, 1991, A cvitical study of indo Persian
   Literature, during Sayyid & Lohadi perod. Dehli.



Majallah Tahqiq Research Journal of the Faculty of Oriental Learning Vol: 35, Sr.No.95, 2014, pp 79 - 90

**مجله حقیق** مجلّه کلیه علوم شرقیه جلد ۳۵، ایریل به جون ۲۰۱۴ء، شاره ۹۵

# غريب الحديث: نشأته وتطوره

محرفضل حق 🏠 ڈا کٹر محر قبرعلی 🖈 🖈

#### **Abstract:**

The Hadith of Holy Prophet (S.A.W.) is the second source of Islamic Shariah. The experts of knowledge of the Hadith divided it in to many kinds. One of these kinds is known as Ghareeb-ul-Hadith. It is the Hadith which can not be easily understood owing to the words which are complicated and rarely used. This is my honour to write about this important topic so that people may know about its meaning, importance, its publications and the work of the different scholars of ancient times and act upon it.

## معنى الغريب لغة واصطلاحا

#### " الغريب " لغة:

هو العميق والغامض من الكلام، ورجل غريب ليس من القوم، وقدح غريب ليس من الشجر التي سائر القداح منها. قال طهمان بن عمر الكلابي:

وَإِنِّيْ وَالْعَبْسِيْ فِيْ أَرْضِ مَذْحِجٍ غَرِيْبَانِ شَتَّى الدَّارِ مُخْتَلِفَانِ وَمَا كَانَ غَضُّ الطَّرْفِ مِنَّا سَجِيَّةً وَلكِنَّنَا فِيْ مَذْحِج غُرُبَان (1)

☆ طالب الدكتورة في اللغة العربية، جامعة بنجاب، الاهور - باكستان.

🖈 🖈 الأستاذ بقسم اللغة العربية، جامعة بنجاب، لاهور - باكستان.

## وقد ذكر أحمد رضا الشيخ:

"غَرُبَ ـُـ غَرَابَة الأمر: غَمُضَ وخَفِيَ ولم يكن مألوفا. فالأمر غريب. و ــ ت الكلمة: عَصَت، فهي غريبة غير مألوفة (ز) ج غرائب". (٢)

#### الغريب اصطلاحاً:

## قال السخاوي:

" الغريب ما يخفى معناه من المتون لقلة استعماله و دونه بحيث يبعد فهمه و لا يظهر إلا بالتفتيش من كتب اللغة" . (٣)

قال الإمام أبو عمر عثمان بن عبد الحمن -الشهير بابن الصلاح -:

وهو عبارة عما وقع في متون الأحاديث من الألفاظ الغامضة البعيدة من الفهم لقلة استعمالها". (7)

قال الإمام جلال الدين السيوطي:

"غريب الحديث: هو ما وقع في متن الحديث من لفظة غامضة بعيدة من الفهم القلة استعمالها، وهو فن مهم، والخوض فيه صعب". (۵)

### قال الشيخ القاضى محمد أعلى:

" الغريب الغير المخل بالفصاحة، هو الذي يكون غير ظاهر المعنى وغير مانوس الاستعمال". (٢)

#### قال الإمام أبو سليمان الخطابي:

#### الغريب اصطلاحا ولغة:

"الغريب من الكلام إنما هو الغامض البعيد من الفهم، كالغريب من الناس إنما هو البعيد من الوطن، المنقطع عن الأهل، ومنه قولك للرجل إذا نحيته وأقصيته: أغرب عني: أي أبعد، ومن هذا قولهم: نوى غربة، أي بعيدة وشاوٌ مغرب، وعنقاء مغرب، أي جائية من البعد، وكل هذا مأخوذ بعضه من بعض، وإنما يختلف في المصادر، فيقال: غرب الرجل يغرب غربا: إذا تنحى وذهب، وغرب غربة: إذا انقطع عن أهله، وغربت الكلمة غرابة، وغربت الشمس غروبا". (ك)

#### أهمية علم غريب الحديث:

" علم غريب الحديث يبحث عن بيان ما خفي على كثير من الناس معرفته من حديث رسول الله عَلَيْكُ بعد أن تطرق الفساد إلى اللسان العربي ". (٨)

## قال ابن الأثير:

" أن علم الحديث والآثار من أشرف العلوم الإسلامية قدرا، وأحسنها ذكرا، وأكملها نفعا، وأعظمها أجرا. وأنه أحد أقطاب الإسلام التي يدور عليها، ومعاقده التي أضيف إليها، وأنه فرض من فروض الكفايات يجب التزامه، وحق من حقوق الدين يتعين إحكامه واعتزامه". (٩)

#### قال السخاوي:

" وهو من مهمات الفن لتوقف اللفظ ببعض الأافاظ فضلا عن فهمها عليه" . (١٠)

#### قال السيوطى:

" أنواع علوم الحديث كثيرة، تبلغ مائة، كل نوع منها علم مستقل؛ لو أنفق الطالب لما أدرك النهاية". (١١)

#### قال الخطابي:

"أن طالب الحديث إذا أغفل معرفة اللغة لم يكد يسلم من التصحيف وسوء التأويل، وذلك لأن فيما يرد من الحديث ألفاظا كثيرة متشابهة في الصورة والخط، متنافية في المعنى والحكم، فحق على طالب الحديث أن يرفق في تأمل موضع الكلام، ويحسن التأني لمحنة اللفظ ومعرفة ما يليق به من المعنى، ليستوضح به قصده، ويصيب جهته. فإن قوما اغفلوا تفقد هذا الباب، فلحقتهم سمة التحريف، ولزمتهم هجنة التقصير، وصاروا سبة على أهل الحديث. تثني زلاتهم، وتذكر عثراتهم ". (١٢)

#### وقال ابن الصلاح:

" هذا فن مهم يقبح جهله بأهل الحديث خاصة، ثم بأهل العلم عامة. والخوض فيه ليس بالهين. والخائض فيه حقيق بالتحري جدير بالتوقي، روينا عن الميموني، قال:

سئل أحمد بن حنبل عن حرف من غريب الحديث، فقال: سلوا أصحاب الغريب، فإني أكره أن أتكلم في قول رسول الله عُلِيله بالظن فأخطىء. وبلغنا عن التاريخي محمد بن عبد الملك قال حدثني أبو قلابة عبد الملك بن محمد قال قلت للأصمعي: يا أبا سعيد ! ما معنى قول رسول الله عَلَيْكُ ((الجَارُ أَحَقُّ بِسَقْبه)). (١٣) فقال: أنا الأفسر حديث رسول الله عَلَيْكُ ولكن العرب تزعم أن السقب اللزيق". (١٣)

#### وقال الدكتور محمد عجاج الخطيب:

" علم غريب الحديث يبين ما يخفي معناه من ألفاظ الحديث النبوي، وقد اهتم علماء المسلمين به اهتماما كبيرا. لما يرتب عليه من ضبط ألفاظ الحديث و فهم معناه إذ من العسير على المرء أن يروي ما لا يفهم أو ينقل ما لا يحسن أداء ٥.

ومما تجدر ملاحظته أن حديث رسول الله عَلَيْكُ لم يكن غريبا على الأمة العربية في صدر الإسلام، فقد كان النبي عَلَيْكُ أفصح العرب لسانا، وأعذبهم نطقا، وأسدهم لفظا، وأقواهم حجة، وأوضحهم بينة، وأقومهم عبارة، وأعرفهم بمواقع الخطاب. فقد بعثه الله عز وجل في أمة تعتز بلغتها، وتعجب بسحر كلمها، فكان يخاطب العرب على اختلاف قبائلهم ولهجاتهم بما يفهمون، وويخاطبهم بما يعقلون. وما لبث أن دخل في دين الله كثير من أبناء الأمم الأخرى، ولم يتعلم هؤ لاء من العربية أول أمرهم إلا ما غني لهم عنه في المحاورة الخطاب. من أجل قضاء حاجاتهم والقيام بواجباتهم الدينية فكان من الطبيعي أن يجدوا في ألفاظ الحديث النبوي غريب أكثر مما يجده أبناء العربية نشأت أجيال جديدة من أبناء هذه الأمم احتاجت إلى معرفة كثيرة من هذه الألفاظ.

فقام العلماء لبيانها وشرحها، بل اهتموا بشرح الحديث كلها، وسدوا حاجات العربي وغير العربي. وخدموا الحديث خدمة عظيمة، فكان خدمة نافعة على مر الزمان للغة العربية نفسها التي صانها وحفظها الإسلام الحنيف". (١٥)

### وقد ذكر أيضا:

" فانبرى العلماء لبيانها وشرحها بل اهمتموا بشرح الحديث كلها، حتى أن الإمام عبد الرحمن بن مهدي قال: " لو استقبلت من امري ما استدبرت لكتبت بجنب كل حديث تفسيره". ورأى غيره:" أن تفسير الحديث خير من روايته". وهكذا ساهم علماء الحديث، واللغة في بيان وتفسير ألفاظ الحديث، لتسهل على الناس معرفة الدين، وييسر لهم العمل بأحكامه". (١١)

# علم غريب الحديث نشأته وتطوره

#### القرن الأول:

إن الرسول عَلَيْكِ كان أفصح العرب لسانا وأوضحهم بيانا وأعرفهم بمواقع الخطاب، وأهداهم إلى طرق الصواب حتى لقد قال له علي بن أبي طالب كرم الله وجهه حين سمعه يخاطب وفد بنى نهد:

يا رسول الله نحن بنو أب واحد ونراك تكلم وفود العرب بما لا نفهم أكثره. فقال: "أدبني ربي فأحسن تأديبي وربيت في بني سعد". فكان رسول الله عَلَيْكُ يخاطب الناس على اختلاف شعوبهم وقبائلهم. ولهذا قال— صدق الله قوله —: "أمرت أن أخاطب الناس على قدر عقولهم". فكان الله عز وجل قد أعلمه ما لم يكن يعلمه غيره من بني أبيه، وكان أصحابه— رضي الله عنهم أجمعين — ومن يفد عليه من العرب يعرفون أكثر ما يقوله. وما جهلوه سألوه عنه فيوضحه لهم.

واستمر عصره على الله على منهج المستقيم، ويلي عصر الصحابة جاريا على هذا النمط. فكان اللهان العربي عند هم صحيحا ممروسا لايتداخله الخلل إلى أن فتحت البلدان وخالط العرب غير جنسهم من الروم والفرس والحبش والنبط. فاختلف الفرق وامتزجت الألسن، وتداخلت اللغات. فلما أصبح هذا ألهم الله سبحانه جماعة من أولي المعارف والنهى وذوي الأبصار والحجى أن صرفوا إلى هذا الشأن طرفا من عنايتهم، وجانبا من رعيتهم، فشرعوا فيه للناس موارد، ومهدوا فيه لهم معاهد، حراسة لهذا العلم الشريف من الضياع.

#### القرن الثاني:

قد قام العلماء منذ بدء التدوين إلى التصنيف في غريب الحديث. وشهدت أواخر القرن الثاني. فالأوّل من جمع في هذا الفن أبو عبيدة معمر بن مثنى التميمي(ت: ١٠ هـ)، فجمع من ألفاظ غريب الحديث والأثر كتيبا صغيرا، ولم تكن قلته لجهله بغيره من غريب الحديث، وإنما كان ذلك لأمرين: أحدهما أن كل من بدأ في فن لم يسبق إليه أحد فإنه يكون قليلا ثم يكبر، والثاني أن الناس يومئذ كان عند هم معرفة تامة بلغة العرب، ولم يكن الجهل باللغة، قد عم كما حصل في العصور المتأخرة. (١٠) وقيل أول من صنف في غريب الحديث هو أبو الحسن النضر بن شميل

المازني (1 m + 1 m) هـ). وقيل: أبو عبيدة معمر بن مثنى. ولكن النضر بن شميل إن كان معاصرا لأبي عبيدة وأبي عدنان إلا أنه أسبق في تاريخ وفاته. فإن أخذنا بذلك كان النضر هو أول من صنف في غريب الحديث. (1 n)

فقد نشط العلماء منذ بدء التدوين إلى التصنيف في علم غريب الحديث. وشهدت أواخر القرن الثاني الهجري ومطالع القرن الثالث أولى هذه المحاولات المباركة. فيقال إن أول من ارتاد الطريق وصنف في غريب الحديث أبو عبيدة معمر بن المثنى التيمي، المتوفى سنة • ٢١ ه. . ( ٩ ١ )

#### القرن الثالث:

صنف أبو عدنان عبد الرحمن بن عبد الأعلى السلمي، معاصر أبي عبيدة كتابا في غريب الحديث. ووصفه ابن درستويه بقوله: " ذكر فيه الأسانيد، وصنفه على أبواب السنن والفقه إلا أنه ليس بالكبير". (٢٠)

وألف محمد بن المستنير المعروف "ب قطرب" (ت: ٢٠١ هـ). وقد سمى كتابه "غريب الآثار"

.وأبو عمرو إسحاق بن مرار الشيباني (ت: ١٠ هـ) ،

وأبو زيد سعيد بن أوس الأنصاري(ت : ٢١٥ هـ)، ثم جمع عبد الملك بن قريب الأصمعي (٢٢ ا - ٢١٦ هـ) كتابا أحسن فيه وأجاد، وكان كتابه أكبر حجما ممن سبقه.

واستمر الحال إلى زمن أبي عبيد القاسم بن سلام الهروي(١٥٧ - ٢٢٣ هـ). وكان من كبار العلماء الحديث والأدب والفقه، فجمع كتابه الشهير في غريب الحديث والآثار، والذي أفنى فيه عمره حيث جمعه في أربعين سنة، وهو كتاب حافل بالأحاديث والآثار الكثيرة المعانى، اللطيفة الفوائد، وكان يظن رحمه الله على كثرة تعبه أنه أتى على معظم الغريب.

وابن الأعرابي، محمد بن زياد (ت: ٢٣١ هـ)،

وعمرو بن أبي عمرو الشيباني(ت: ٢٣١ هـ)،

وعلى بن المغيرة الأثرم (ت : ٢٣٢ هـ)،

وأبو مروان عبد الملك بن حبيب المالكي(ت: ٢٣٨ هـ)،

وأبو جعفر محمد بن حبيب البغدادي (ت : ٢٣٥ هـ)،

وشمر بن حمدويه الهروي(ت: ٢٥٥ هـ)،

 وكان في زمان ابن قتيبة الإمام إبراهيم بن إسحاق الحربي (٢٨٥ هـ)، فجمع كتابا كبيرا في خمس مجلدات بسط القول فيه، واستقصى الأحاديث عن طريق أسانيدها، وأطاله بذكر متونها، فطال كتابه وترك وهجر، وإن كان كثير الفوائد.

ثم أكثر الناس من التصانيف في هذا الفن كالمبرد اللغوي المشهور (ت: ٢٨٥ هـ)، ومحمد بن عبد السلام الخشني (ت: ٢٨٦ هـ)،

وأبو العباس أحمد بن يحيى، المعروف "بـ ثعلب" (ت: ١٩١هـ)، وابن كيسان محمد بن أحمد بن إبراهيم. وكتابه نحو أربع مائة ورقة. (٢١)

#### القرن الرابع:

وقد صنف في غريب الحديث قاسم بن ثابت السرقسطي (ت : ٢ • ٣ هـ)، وأبو محمد القاسم بن محمد الأنباري (ت : ٣ • ٣ هـ)،

وأبو موسى الحامض، سليمان بن محمد بن أحمد (ت: ٣٠٥هـ)، وابن دريد، أبو بكر محمد بن الحسن (ت: ٣٢١هـ)،

وأبو بكر محمد بن القاسم الأنباري(ت : ٣٢٨هـ). وقيل: إن مصنفه في غريب الحديث خمسة وأربعون ألف ورقة. (٢٢)

وأبو الحسين عمر بن محمد بن القاضي المالكي (ت: mra هـ)، وأبو عمر محمد بن عبد الواحد الزاهد، غلام ثعلب (ت: mra)، وابن درستويه أبو محمد عبد الله بن جعفر (mra هـ)،

وأبو سليمان الخطابي، محمد بن محمد بن إبراهيم الشافعي (ت: ٣٨٨ هـ).

#### القرن الخامس:

أبو عبيد الهروي، أحمد بن محمد (ت: ١٠٠ هـ)،

وأبو القاسم إسماعيل بن الحسن البيهقي (ت: ٢ • ٢ هـ)، وسماه كتابه "

سمط الثريا في معاني غريب الحديث". (٢٣)

وأبو الفتح سليم بن أيوب الرازي الشافعي (٣٢٧ هـ)،

وإسماعيل بن عبد الغافر الفارسي (ت: ٩٣٩ هـ).

#### القرن السادس:

وألف أبو عبيد إبراهيم بن محمد بن إبراهيم النسوي (ت : 9 ا  $\alpha$  هـ). قال ياقوت: " صنف في غريب الحديث لأبي عبيد تصنيفا مفيدا " .  $(\Upsilon^{\alpha})$ 

وأبو الحسن عبد الغافر بن إسماعيل بن عبد الغافر الفارسي (ت: ٥٢٩ هـ)، واسم كتابه "مجمع الغرائب في غريب الحديث".

وأبو القاسم جار الله محمود بن عمر الزمخشري (۵۳۸ هـ)، وكتابه "الفائق في غريب الحديث ".

والحافظ أبو موسى محمد بن أبي بكر المديني الأصفهاني (ت: ١ ٥٨ هـ)، وكتابه المغيث في غريب القرآن والحديث". وهذين الكتابين الأخيرين اعتمد عليهما ابن الأثير في تاليف" النهاية".

وأبو شجاع محمد بن علي بن شعيب بن الدهان (ت: 4 9 هـ)، وقد وصف السيوطي كتابه بأنه في ستة عشر مجلدا . (٢٥) و ابن الجوزي، أبو الفرج عبد الرحمن بن على (ت: 290 هـ).

#### القرن السابع:

ألف ابن الأثير، أبو السعادات المبارك بن محمد الجزري (ت: ٢٠٢ه)، وله كتاب معروف باسم" النهاية في غريب الحديث والأثر".

وابن الحاجب أبو عمرو عثمان بن عمر (ت : ۱۳۲ هـ)، وقد وصف حاجي خليفة كتابه بأنه في عشر مجلدات. (۲۲)

ولم نجد أحدا صنف في غريب الحديث بعد ابن الأثير سوى ابن الحاجب. واقتصرت الجهود والمساعى بعد ذلك في التذييل على " النهاية " واختصارها .

وهذه الجهود المضنية للعلماء عبر العصور المختافة في خدمة شرح غريب الحديث وتطوره، بدأت متواضعة على يد أبي عبيدة معمر بن مثنى. ثم أخذت تخطو نحو الكمال حتى انبعث بعمق وشمول على يد ابن الأثير.

#### **☆☆☆☆**

# الهوامش:

- (ب) ابن منظور: محمد بن المكرم، أبو الفضل، الأفريقي، (ت: ١١١هـ). لسان العرب: (ط ـ ١، تحقيق: علي شيري، دار إحياء التراث العربي ، بيروت، لبنان، ٢٠٨١هـ/ ١٩٨٨). (غرب)، ١٣٣/١.
- الشيخ: أحمد رضا، (ت: ٩٥٣ ام). معجم متن اللغة: (دار مكتبة الحياة التراث، بيروت، لبنان، ٩٤٣ اهـ/ ٩٢٠ ام). (غرب)، ٢٤٢.
- السخاوي: شمس الدين، (ت : ۲ ۹ هـ). فتح المغيث: (دار الكتب العلمية ، بيروت، لبنان، بدون سنة النشر)، السخاوي، فتح المغيث:  $\pi / \alpha / \gamma$ .
- $\gamma$  ابن الصلاح: عثمان بن عبد الرحمٰن، أبو عمرو، الشهرزوري، (ت:  $\gamma$  ۲هـ). علوم الحديث: (تحقيق: نور الدين عتر، دار الفكر المعاصر، بيروت، لبنان،  $\gamma$  ۲ م ۱هـ / ۱۹۸۲ م)، ۱۹۸۲.
- السيوطي: عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين، (ت: ١١٩هـ). تدريب الراوي في شرح تقريب النواوي: (ط ١، مؤسسة الريان، بيروت، لبنان، 777 هـ777 هـ777 م. 1777 هـ777 هـ77
- ۲- محمد أعلى بن علي: (ت: ۱۹۱۱هـ/ ۷۵۷۱م). كشاف اصطلاحات الفنون:
   (ط- ۱، سهيل أكادمي، لاهور، ۱۳۱۳هـ/ ۹۹۳ ۱۹)، ۱۰۸۷ .
- الخطابي: أحمد بن محمد بن إبراهيم بن الخطاب، أبو سليمان، البستي، (ت: ٨٨هـ). غريب الحديث: (تحقيق: عبد الكريم إبراهيم الغرباوي، دار الفكر، بيروت، لبنان، ٩٣٦ ام)، ١/ ٠٠.
- ٨ مبحى صالح: الدكتور. علوم الحديث ومصطلحه: (ط ـ ۵، منشورات الشريف الرضى، قم، إيران، ١١١هـ)، ١١١.
- 9 ابن الأثير: مبارك بن محمد، أبو السعادات، (ت: ٢٠٢ هـ) . النهاية في غريب الحديث والأثر: (ط ٢، تحقيق: طاهر أحمد الزاوي، محمود محمد الطناجي، دار الفكر، بيروت، لبنان، ٩ ٩ ساهـ / ٩ ك ٩ ام)، 1/m.
  - ا <u>السخاوي</u>: المرجع السابق، ا / ٣٥ .
  - $1 \frac{1}{1}$  السيوطي: تدريب الراوي: المرجع السابق، 1 / 2
    - 1 r الخطابي: المرجع السابق: 1 / ۵۵.
- البخاري: محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة، أبو عبد الله، (ت: ٢٥٦ هـ). صحيح البخاري: (ط ـ ٢، دار السلام، الرياض، المملكة العربية السعودية، ١٩ ١ ١ ١هـ / ٩٩ ٩ ١م)، كتاب الشفعة، رقم الحديث: ٢٠٩٨،
   (ب) أبو داود: سليمان بن الأشعث بن إسحاق، الأزدي (ت: ٢٤٥ هـ). سنن

 $^{\prime}$  ابن الصلاح: المرجع السابق:  $^{\prime}$  ۲  $^{\prime}$  .

10 – الخطيب: عجاج، الدكتور. (الف) أصول الحديث علومه ومصطلحه: (ط مراه الفكر، بيروت، لبنان، ١٠٦ اهـ/ ١٩٨١م)، ١٨٠. (ب) لمحات في المكتبة: (مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، بدون سنة النشر)، ٢٠٨٠.

١١ - عجاج الخطيب ، أصول الحديث علومه، مصطلحه: المرجع السابق، ١٨١ .

ابن الأثير: المرجع السابق: ١/٣،٣.

١٨ - ابن الأثير: المرجع السابق: ١/٩.

9 – (أ) ابن الأثير: المصدر نفسه: 1/9، (ب) الخطيب البغدادي: أحمد بن علي، أبو بكر، (ت: 77% هـ). تاريخ بغداد: (دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان،  $71/6 \cdot 7$ ، (ج) ابن النديم: الفهرست: (دار المعرفة، بيروت، لبنان، بدون سنة النشر)،  $71/6 \cdot 7$ ، (د) الحموي: ياقوت بن عبد الله، أبو عبد الله، شهاب الدين، الرومي، البغدادي، (ت: 777/10)،

معجم الأدباء: (دار إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان، ١٩٣١م)، ١٩/ ١٥٥، (هـ) السيوطي: عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين، (ت: ١٩هـ)، بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة: (تحقيق: محمد أبو الفضل ابراهيم، المكتبة العصرية، بيروت، لبنان، ١٣٢٦هـ)، ٣٩٥، (و) حاجي خليفة: مصطفى بن عبد الله. كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون: (دار الفكر، بيروت، لبنان، ١٣٠١م)، ١٢٠٣/٢.

٢٠ - الخطيب البغدادي: المرجع السابق: ٢ / ٥ • م.

٢١ - الحموي: المرجع السابق: ١٣٩ / ١٣٩.

 $(-1)^{-1}$  ابن خلكان: أحمد بن محمد بن أبي بكر، أبو العباس، شمس الدين، (ت:  $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$  وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان:  $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$  وفيات البنان، بدون سنة النشر)،  $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{-1}$   $(-1)^{$ 

السابق:  $\Upsilon$  / أ) ياقوت الحموي: المصدر السابق:  $\Upsilon$  / ۱۹۰۰ (ب) السيوطي: المرجع السابق:  $\Upsilon$  / ۱۹۴۰ السابق:  $\Upsilon$ 

- الحموي: المرجع السابق،  $1 / \gamma$  ا .
- ٢٥ السيوطي، بغية الوعاة: المصدر السابق، ٧٧.
  - ۲۲ حاجی خلیفة: المرجع السابق، ۲/۲ ۱.

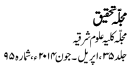
#### المصادر والمراجع

- ا ابن الأثير: مبارك بن محمد، أبو السعادات، (ت: ٢٠٢ هـ) . النهاية في غريب الحديث والأثر: (ط ٢٠ تحقيق: طاهر أحمد الزاوي، محمود محمد الطناجي، دار الفكر، بيروت، لبنان، ١٣٩٩هـ / ١٩٤٩م).
- البخاري: محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة، أبو عبد الله، (ت: ٢٥٦ هـ).
   صحيح البخاري: (ط-۲، دار السلام، الرياض، المملكة العربية السعودية،
   ١٩ ١٩ ١هـ/ ٩٩ ٩ ١٩).
- حاجي خليفة: مصطفى بن عبد الله. كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون: (دار الفكر ، بيروت، لبنان، 19% ام).
- الحموي: ياقوت بن عبد الله، أبو عبد الله، شهاب الدين، الرومي، البغدادي، (ت:  $^{\gamma}$  المحموي: ياقوت بن عبد الله، أبو عبد الله، شهاب الدين، الرومي، البغدادي، (ت:  $^{\gamma}$  الم).
- ۵ الخطابي: أحمد بن محمد بن إبراهيم بن الخطاب، أبو سليمان، البستي، (ت: ۸۸۳هـ). غريب الحديث: (تحقيق: عبد الكريم إبراهيم الغرباوي، دار الفكر، بيروت، لبنان، ۹۳۲ م).
  - ٢ الخطيب البغدادي: أحمد بن علي، أبو بكر، (ت: ٣٢٣ هـ). تاريخ بغداد:
     (دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ١٣٢٩هـ).
- $2 \frac{11}{12}$  عجاج، الدكتور. (الف) أصول الحديث علومه ومصطلحه: (ط $^{\gamma}$ ، دار الفكر، بيروت، لبنان،  $1 \cdot \gamma \cdot 1$ هـ/ ١٩٨١م).
- (ب) لمحات في المكتبة: (مؤسسة الرسالة ، بيروت، لبنان، بدون سنة النشر).
- ابن خلكان: أحمد بن محمد بن أبي بكر، أبو العباس، شمس الدين، (ت: ١٨٦هـ).
   وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان: (تحقيق: د. إحسان عباس، دار صادر، بيروت، لبنان، بدون سنة النشر).
- 9 أبو داود: سليمان بن الأشعث بن إسحاق، الأزدي (ت: ٢٥٥ هـ). سنن أبي داود:

- (طبعة ـ ١، دار السلام، الرياض، المملكة العربية السعودية: ٢٠٠١هـ/ ٩٩٩م)
- الزبيدي: السيد محمد مرتضى، أبو الفيض، محب الدين، الحسيني، الواسطي، (ت: 0.00 الح.). تاج العروس من جواهر القاموس: (تحقيق: علي شيري، دار الفكر، بيروت، لبنان، 0.00 اهـ 0.00 ام).
- ا ا <u>السخاوي</u>: شمس الدين، (ت: ٢ ٩ هـ). فتح المغيث: (دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، بدون سنة النشر).
- ١٢ السيوطي: عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين، (ت: ١١٩هـ).
   (الف) بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة: (تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، المكتبة العصرية، بيروت، لبنان، ٢٣٢١هـ).
- (ب)تدريب الراوي في شرح تقريب النواوي: (طـ ١، مؤسسة الريان، بيروت، لبنان، ١٢٠٣ هـ/ ٢٠٠٣م).
- ۱۳ الشيخ: أحمد رضا، (ت: ۹۵۳ ام). معجم متن اللغة: (دار مكتبة الحياة التراث، بيروت، لبنان، ۱۳۷۹هـ/ ۲۹۱م).
- ۱۲ <u>صبحي صالح: الدكتور</u>. علوم الحديث ومصطلحه: (ط ـ ۵، منشورات الشريف الرضى، قم، إيران، ۱۳۲۳هـ).
- 10 ابن الصلاح: عثمان بن عبد الرحمٰن، أبو عمرو، الشهرزوري، (ت: ٣٣٠هـ). علوم الحديث: (تحقيق: نور الدين عتر، دار الفكر المعاصر، بيروت، لبنان، ٢٠٠١هـ/ ٢٠٠١هـ/ ٢٠٠١هـ).
- ١٦ محمد أعلى بن على: (ت: ١٩١١هـ/ ١٩٧١م). كشاف اصطلاحات الفنون: (ط-١، سهيل أكادمي، لاهور، ١٣٣٠هـ/ ١٩٩٣م).
- ابن منظور: محمد بن المكرم، أبو الفضل، الأفريقي، (ت: ١١١ هـ). لسان العرب: (ط ـ ١، تحقيق: علي شيري، دار إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان، ٨٠٣ هـ/ ١٩٨٨م).
  - ۱۸ ابن النديم: الفهرست: (دار المعرفة ، بيروت، لبنان، بدون سنة النشر).
- 9 <u>النسائي</u>: أحمد بن شعيب بن علي، أبو عبد الرحمن ، (ت: ٣٠٣هـ). سنن النسائي: (ط- ١، دار السلام، الرياض، المملكة العربية السعودية، ٢٠٠٠ هـ/ ٩٩٩ م).



Majallah Tahqiq Research Journal of the Faculty of Oriental Learning Vol: 35, Sr.No.95, 2014 pp 3 - 24



# Life and Works of Nizami Ganjavi

\*Dr. Parvez Ahmad Pala \*\*Dr. Asghar Iqbal \*\*\*Raja Nazakat Ali (Ph.D)

#### **Abstract:**

Nizami Ganjavi was a man of learning and a great Persian Poet. Diverse knowledge gave him opportunity to create literary world. He had left a collection of five Poetical works called Khamsa, or Panj Ganj. The Panj Ganj is identified by: (i)Makhzanul-l-Arrar, (ii)Shirin Khusrau, (iii)Layla Majnun, (iv)Haft Paykar and (v)Sikander Nama, which all are discussed in this paper. There were many notable poets who have taken the Panjgang (five treasures) of Nizami Ganjavi as their model like Amir Khusru, Khwaju Kermani, Jami, Hatefi, Vahshi Bafqi, Bedel etc. Nizami, being a great poet of high repute, very little is known about his life. Nzami Ganjavi's work is based upon the stories of famous lovers and his themes are concern themselves with the love rather than with the war-like adventures of the ancient heroes. The present Paper highlights the life and works of Nizami Ganjavi. This paper not only unfolds the life history of Nzami Ganjavi also attracts the knowledge of Persian language, Literature and its rich history.

#### INTRODUCTION:

Name Ilyas,<sup>(1)</sup> Kunya<sup>(2)</sup> Abu Mohammad<sup>(3)</sup> or Abu Ahmad,<sup>(4)</sup> title Nizamud-Din<sup>(5)</sup> and pen name Nizami, he was son of Yousuf bin Mu'ayyad<sup>(6)</sup> and was born in 535 A.H./ 1141 A.D<sup>(7)</sup> at Ganja.<sup>(8)</sup> He spent nearly whole of his life at Ganja and died here at the age of sixty three and half in the year 599 A.H. / 1202 - 03 A.D.<sup>(9)</sup>

- \* Independent Scholar from Jammu and Kashmir Srinagar. He completed his PhD in Persian from Punjabi University Patiala (India)
- \*\* Assistant Professor, Department of Kashmir Studies, Oriental College University of the Punjab Lahore.
- \*\*\* Assistant Professor at the Institute of Kashmir Studies, University of Azad Jammu and Kashmir Muzaffarabad (AJ&K)

Nizami's mother was of Iranian origin belonging to a Kurdish race, denoted as Raisa. (10) After death of his parents which occurred at his young age, his maternal uncle namely Umar brought him up. His brother Qiwami Mutarrizi was also a poet. Who wrote Qasada (ode) and knew all sciences of poetry. (11) Nizami got married thrice but all of his wives died of natural death. There is only mention of his first wife namely Afaq of Kurdish race. (12) Nizami was piety and moderate and never went any court. According to Dawlatshah Samarqandi, Nizami was the disciple of Farrukh Zanjani. (13) He spent his life with simplicity and he has not lust of name and fame. In fact, many rulers were impressed by Nizami's life and simplicity and most of Kings adopted him as role model and came to see him. He retired his old age days from the worldly life.

In Sikandar Nama-e-bari, Nizami expressed hope that his tomb at Ganja should become a place of pilgrimage as he says:

"And, if also I wander from this state (of life of the world) I may become the place of pilgrimage of good men".(15)

This desire of Nizami became true when people for centuries made pilgrimages to Nizami's mausoleum as though to the burial place of a saint. (16) Nizami left Ganja only once, in the year 581 A.H. or 582 / 1185-86 A.D. and then against his will, when the ruler of Azarbiyjan, Qizil-Arslan, who was on a progress some thirty Farsakhs (117 miles) away, expressly requested to meet him. (17)

Being a great poet of high repute, very little is known about his life. E.G. Browne sums up his character in these words, Nizamis high rank as a poet alike original, fruitful and or rare and noble genius is admitted by all critics, Persian and Non-Persian, including, Awfi, Qazwini, Dawlatshah and Lutf Ali Beg amongst biographers and Sadi, Hafiz, Jami and Ismat amongst the poets. And if his genius has few rivals amongst the poets of Persia, his Character has even forever. (18) He earned great name and fame by writing his five Mathnawies or Poems which are collectively known as the Khamsa or Panj ganj or the five Treasures, which all will be discussed here separately.

### 1: Makhzan-ul-Asrar "Treasury of Mysteries":

It is the first and shortest Mathnawi of the Khamsa or Panj gang of the Nizami. It comprises 2300 couplets and was written in the metre called Sari Matwi Mawkuef,<sup>(19)</sup> used for philosophical verses.<sup>(20)</sup> Nizami has quoted a verse in the Makhzan-ul-Asrar regarding its completion and date 570 A.H. that can be derived from the verse:

However, the date 552 AH, is also quoted in its completion and following verses are quoted as a proof:

Nizami dedicated his Mathnawi to Fakhr-d-Din Bahram Shah Turcoman of Mengujek dynasty of Erzinjan. He himself says:

Nizami has referred to the Bahramshah of the Gaznavids to which Sheikh Sanai has dedicated his Mathnawi Hadiqa, with that of his own mentor Bahramshah. He compares the two Mathnawies' as better one and the two verses are quoted here under:

Makhzanul-Asrar deals with the Ethico-Philosophical subjects. Before Nizami, Sanai wrote Hadiqa on the same subject. The Mathnawi begins with a large introductory matter which contains near about 825 couplets or a little more than one-third of the whole book. The introductory verses/matter related with Praise of God, followed by a chapter in praise and deep respect of Prophet and a description of Mohammad's (SAW) going up to the heavens. Nizami begins his Mathnawi with the following verses:

The Mathnawi is spread over 1400 couplets, which consists in twenty Maqalal's or discourses which are as under:

| 1. | Creation of a man      | درآ فریش آ دم |
|----|------------------------|---------------|
| 2. | Justice and equity     | درعدل وانصاف  |
| 3. | Accidents of the world | درحوادث عالم  |
| 4. | Observance of peasant  | دررعایت رغیت  |

#### Life and Works of Nizami Ganjavi/Pervaz Ahmad, Asghar Iqbal, Raja Nazakat 7

| 5.  | Qualities of old age            | در وصف پیری                       |
|-----|---------------------------------|-----------------------------------|
| 6.  | Credit on creatures             | در وصف پیری<br>دراعتبار موجودات   |
| 7.  | Superiority of a man            | در فضیلت آ دمی                    |
| 8.  | Explanation of creation         | در بیان آفرینش                    |
| 9.  | Abandonment of the world        | درترک د نیا                       |
| 10. | Apparing end of the world       | درخمودارآ خرالزمان                |
| 11. | Unfathfulness of world          | در بیوفائی د نیا                  |
| 12. | Farewell sent down of earth     | دروداغ منزل خاک                   |
| 13. | Blame of the world              | درنگوہش جہان                      |
| 14. | Blame of carelessness           | درنکوہش غفلت                      |
| 15. | Blame of nit efferent           | درنگوہش رشکبر ان                  |
| 16. | Nimble face                     | درجیا بک روی                      |
| 17. | Worship                         | در پرشتش                          |
| 18. | Blaming of disharmony           | درذم نفاق                         |
| 19. | Welcoming of end                |                                   |
| 20. | Shamelessness of the companions | استقبال آخرت<br>دروقاحت ابنای عصر |
|     |                                 |                                   |

#### 2. Khusraw-Wa-Shiran:

It is the first of romantic poem among the five treasures of Nizami. The poem was completed in the year 576 AH./1180 AD.<sup>(25)</sup> He himself says:

Nizami Ganjavi has mentioned three rulers in this Mathnawi; those are Shamsud-Din Abu Jafar Muhammad, Tugril bin Arslan and Kazil Arslan. According to some writers Nizami dedicated the Mathnawi to all the three rulers. (27) But some biographers are of the opinion that Nizami dedicated it to Kazil Arslan (28) to which the following verses are mentioned:

Khusraw wa Shirin was written in Hazaj musaddas maksur metre. (30) It contains 7700 couplets. The hero of the poem is Khusraw Parviz the last great Sassanid ruler who falls in love with an Arminian princess Shirin. Before Nizami, the epic poet of Iran Firdawsi had recorded about 4,000 couplets regarding the reign of Khusraw in his Shah-nama. In this Mathnawi Nizami applauds the role of Firdawsi in this context:

The Mathnawi begins with the following verses:

After praising the God and prophet Mohammad (SAW) Nizami mentions regarding the composing of the Book and praises three rulers of the period. After that Nizami starts the actual story. The theme of the story shortened as under:

The story has a constant fore wad drive with exposition, challenge, mystery, crisis, climax, resolution and finally, catastrophe.

Khusraw-wa-Shirin is not able to meet for a long time, despite their untiring efforts and the help of their confidant. Then, after they do meet, they are forced apart by the political marriage of Khusraw and Maryam. When Khusraw promised Shirin to Farhad as a prize for completing a feat of daring and endurance.

After the death of Maryam and the murder-suicide of Farhad, it seems that all obstacles are removed and the lovers will be united. But Nizami introduced an affair between Khusraw and a girl from Isfahan that further complicates and delays his union with Shirin. In Encyclopaedia of Islam it is mentioned that these dramatic devices, Nizami makes a powerful commentary on human behaviour. (33)

# 3. Layla Wa Majnun:

It is the second love story and third Mathnawi of the Nizami's Khamsa or Panjgang. The central figure of the Mathnawi is Qays Amari (Majnun) an Arab youth who probably lived in the second half of the 1st/7th Century A.D. in the Najid desert of Arabia and Layla was from the neighboring tribe.<sup>(34)</sup>

Nizami composed Layla wa Majnun in the year 584 AH/1188 A.D. in the month of Rajab of Hijra era. It took him less than four months to complete it; the Mathnawi consists on four thousand verses as he himself says:

Nizami composed it at the request of Abul-Muzaffar Akhsitan Shirwan Shah. As is evident from the following verses:

در حال رسید قاصد از راه آورد مثال حضرت شاه کای محرم حلقهٔ غلامی جادو شخن جهان نظامی خواجم که بیاد عشق مجنون رانی شخنی چو دُرِ مکنون چون کیلی بکرا گر توانی بکری دوسه در شخن نشانی تاخوانم وگویم این شکر بین جنبانم سرکه تاج سربین بالای بزار عشق نامه آراسته کن بنوک خامه بالای بزار عشق نامه آراسته کن بنوک خامه در زیور یاری و تازی این تازه عروس را طرازی

Nizami dedicated it to his mentor Abul-Muzzaffar Akhsitan Shirwan:

For this romantic Mathnawi, Nizami chose an easy metre, the short Hazaz Musaddas. The Mathnawi begins with the praise of God as below:

It is followed by a chapter in praise and deep respect to prophet Mohammad (SAW). Layla and Majnun are scourged by separation, social ostracism, self-denial, and spiritual and physical suffering from the very beginning until their tragic ends. It is quite possible that, to soften the tragedy. (39)

Nizami's Layla and Majnun became the guide line for the others who wanted to compose this love story; they can be listed in

hundreds. This romantic story is popular even today. Nizami concludes the book in the name of Shirwanshah.

# 4. Haft Paykar:

The writers and biographers have called this Mathnawi in the name of Haft Gunband<sup>(40)</sup> and Bahram Nama.<sup>(41)</sup> But it is properly known by Haft Paykar. It is the fourth and last love story of the Nizami's Khamsa or Panjgang. The central figure of the poem is a Sassanian Emperor Bahram Gur 420-438 A.D. the poem does not occupy the entire plot of the story. But half of it was being made up of the seven delightful tales of the seven princesses whom Bahram was married. It is said that it can be interpreted as the seven stations of human life, or the seven aspects of human destiny, or the seven stages of the mystic way.<sup>(42)</sup> In fact, as the title of the poem is evident, that it can be translated as the seven portraits, the seven effigies or as the seven princesses.<sup>(43)</sup>

Haft Paykar is written in a metre called Khafif. (44) It contains near about 5600 couplets and was dedicated to the prince Ala-al-Din Kurp Arslan, ascertained from the following verses:

The Mathnawi begins with the praise of God and prophet Mohammad (SAW). Afterwards Nizami writes the cause of composing the poem and prays for his mentor Ala-al-Din Kurp Arslan:

Nizami concludes his Mathnawi with praying to Ala-al-Din Kurp or Arap Arslan. In which he gives the date of completion of the Mathnawi in these verses. The date of completion of the Mathnawi is 593 AH/1197AD. Nizami made the beginning of the poem with following verses:

#### 5. Sikandar Nama:

The last and final Mathnawi of the Khamsa or Panjgang of Nizami is Sikandar Nama. It consists two parts. Sikander-Nama is the last and biggest Mathnawi of the Khamsa or Panjgang of Nizami. It is a memorial of the life of Nizami's last days. Nizami chose the subject of life of Alexander the Great (356-323 B.C.) a legendary figure in the east as well as the west for his Mathnawi. As for Nizami's own explanation he referred to different of the sources which he consulted as Jewish, Christian and Pahlavi:

Life and Works of Nizami Ganjavi/Pervaz Ahmad, Asghar Iqbal, Raja Nazakat 13

He also displays a considerable knowledge of Greek sources. Nizami had a view point with which western readers are not generally familiar. As Alexander an invader and conqueror, had lasting great influence on the Iran, Central Asia and other neighboring countries. Nizami gives a rousing version of his life and his conquests. In Sikander Nama he writes his biography as well as Philosophical ideas. Like other works; Nizami's Sikander Nama is depicted with wonderful stories and fantastic adventures, but its main theme is Kingship.

On account of the adventures of Alexander the Great Sikander Nama is probably the first poetical work in Persian literature, Firdousi composed the story of Alexander the great which is not of high repute in Iran. Alexander the great has gained a great moment as a hero in Sikander Nama, which is divided into two parts. The first part of it is called the Sharaf Nama<sup>(50)</sup> or Sharaf Nama-e-Sikanderi<sup>(51)</sup> or the Book of Honour.<sup>(52)</sup> The second part is called Iqbal Nama or Khirad Nama<sup>(54)</sup> known as the book of Wisdom.<sup>(55)</sup>

In Sikander Nama introducing the subject matter of the Mathnawi is his personality and achievement. Nizami tried to show three different aspects of one character. He himself says that:

This sort of explanation shows that Nizami wants to divide the story of Alexander the Great in three parts, which did. (57)

The first part contains about 6800 couplets and the second part consists of 3680 couplets. In all the Sikander Nama is having 10, 500 couplets which is considered biggest Mathnawi of Khamasa-i-Nizami. Both the parts of the Mathnawi is written in the metre of Mutakarib. (58)

Nizami dedicated its first part known as Sharef Nama, to Nusrat-ud-Din Abu Bakar, the son of Jahan Pahlaven Mohammad. As Nizami him self says in the beginning of the Mathnawi. (59)

Had all praise for his mentor Nusrat-ud-Din at the end of Mathnawi, Nizami writes:

Te second part of Sikandar Nama "Iqbal Nama" was dedicated to Malik-ul-Khair 'Izzu-ud-Din Masud bin Nuru-d-Din Arslan, Nizami

mentions in his Mathnawi like this:

At the end of the Mathnawi, Nizami had praise for him, he says:

Nizam I also praises the Izzu-ud-Din, who was probably the son of Jahan pahlavan Nusrut-ud-Din Masud:

In another two verses Nizami praises Nizamu-ud-Din the minister of the king.

The first part of the Sikander Nama was completed in the year A.H. 597 / AD 1201.<sup>(66)</sup> And second part was completed in the year A.H. 599/A.D. 1203.

The main chapters of the first part of Mathnawi, i.e. the Sharaf Nama are the birth of Alexander, his succession the Macedonian throne, his war against the Negroes, who had invaded Egypt, the war with the Persians, ending with the defeat and death of Dara (Darius) and Alexander's marriage to Dara's daughter, his pilgrimage to Mecca. Which he made through Armenia starting from the East on the way of Tiflis and Barda, occupying the legendary fortress of Darband, finds the fortress of Sakir, the unreal memorial of Kay Khusraw, lays across the Rayy, Khurasam and Central Asia to reach India thence to China. He returned to Barda the homeland of Nizami, rescued the Queen Nushaba captured by the Russians. The Sharafnama concludes with the account of Alexander's unsuccessful search for the water of immortal life { آب حات}

The second part, i.e. the Iqbal-Nama discussed on Greeks and Indian philosophers. The main portion concludes with the discourses, in which the seven Greek Wiseman e.g. Aristotle, Appolomius, plato, Socrates, thales, Porphyrius and Hermes' elaborate their ideas about the creation of the Universe. The second part concludes with the mention of Alexander's death and the death of the seven Greek wise men. Both the parts of the Sikandar Nama begins with the act of addressing in prayer, and then with praise to God followed by a chapter in praise and deep respect to Prophet Mohammad (SAW).

The first part begins with the following verses:

زما خدمت آید خدائی تراست همه عیستند آنچ بهت توئی و گئی آفریننده هر چه بهت زدانش قلم رانده بر لوح خاک خردداد برتوگوائی نخست چراغ بهرایت تو برکرده زمین راگذر گاه اور ساخت گهر بائی روش تراز آقاب بجو هر فروشان تو دادی کلید تو برروی جو هر کشی رنگ را(68)

خدایا جهان پادشائی تراست پناه بلندی و پست بالا و پست به فریده است بالا و پست توئی ترتین دانش آموز پاک چو شد جمت برخدائی درست خردرا تو روشن بصر کرده توئی کافریدی زیدک قطره آب تو آوردی از لطف جو ہر پدید جواہر تو بخش دل سنگ را

Life and Works of Nizami Ganjavi/Pervaz Ahmad, Asghar Iqbal, Raja Nazakat 17

And the second part begins with following verses:

The number of imitators of Nizami's Khamsa was exceptionally great both in Iran, Turkey, Central Asia and India. The writers mirrored its form and its subject-mather, similar and sometimes identical themes, often reproducing them in similar groups of five. The first and foremost imitator was Amir Khusrau, who in turn influenced others after him. The other main poets were, Khawjo Kirmani, Mulana Abdul Rahman Jami, Faizi, Hatifi and Nawahi.

It is said that Nizami before composing his Khamsa or Panjgang wrote a Mathnawi namely "Vis wa Ramin" and dedicated it to Sultan Mohammad bin Mohammad Mulkshah.<sup>(70)</sup> According to some modern writers and biographers "Vis wa Ramin is a poetical collection of Fakhr ud-Din Asad Gurgani.<sup>(71)</sup> Qazwini writes that:

Nizami's diwan (poetical work) is said to have amounted to almost 20,000 couplets<sup>(.(73))</sup> A part from a number of ghazals (odes)

and a handful of Qasayid (Idyles) is entirely lost.<sup>(74)</sup> According to Dr. Zaheerud-Din Ahmad the book, Gandjina-yi Ganjavi, of Wahid Dastigirdi have three parts. In which the first part is of Qasayids and Ghazals, which is the collection of different Biographical accounts, the second part contains the doubtless verses and third is of those verses which may be of the same name i.e. Nizami.<sup>(75)</sup>

The Ghazals of Nizami bears all that good qualities which a ghazal should have like, praising of beloved, sorrow of separation, unfaithfulness, unpleasantness etc. to address his beloved that her heart may melt towards sympathy. The topic or subject of his ghazals is belatedness of Lordship, to reach this; it needs qualities which he has mentioned. He had discussed the topic of Sufism through his ghazals and he is also believer of gipsy's life or calendar's life.

Nizamis's Qasida's are out of praising to any king or ruler and a nobleman because he was not associated to any court. However, the theme or subject of the Qasyids of Nizami is the counsel and admonition, statesmanship or government, Praise for Allah (God) and his prophet Mohammad (SAW). He endorsed to have great effort for hard work.

## **Conclusion:**

Nizami was born in Ganja a town in Azarbiyjan in 535 A.H. (1141 AD). He was a man of learning and a great Persian poet. He had left a collection of five poetical works called Khamsa, or Panj Ganj. The Panj Ganj is identified by: (i) Makhzanul-l-Arrar, (ii) Shiran Khusrau, (iii) Layla Majnun, (iv) Haft Paykar and (v) Sikander Nama. These works reflect the tremendous change as well as intellectual development that marked the period of his life span, which also coincide with the golden age of Azerbaijan. With his work Nizami created not just a literary model that will be repeated for centuries, but also a model of thinking, nationhood, spirituality and statehood. His works show that in terms of cultural orientation, cultural background, legacy, myth, folklore and language, Nizami Ganjavi is part of Iranian civilization and a prominent of Persian cultural history. Nizami was a genius who was away from national boundaries and understood his belonging to humanity and love. In fact, his works are on the based of love stories rather than war-like adventures. Nizami was a man of exceptional intellectual range, from astronomy to botany to methodology. He was also proficient in many languages. Indeed there is no comparison of Nizami with other Persian Poets, as New York University Professor Peter Chelkowski stated "Nizami is Unequalled".

# **References:**

- 1. Boyle J.A. (Ed.), Persian History and Heritage, Henry Melland Limited, London 1978
- 2. Boyle J.A. (Ed.), The Combridge History of Iran, Vol. 5, Cambridge university press, Britain, 1997.
- 3. Browne E.G, A Literary History of Persian, Munshiram Manoharlal, Pvt., New Delhi, 1997
- 4. Browne E.G. A Literary History of Persian, Munshiram Manoharlal, Pvt., New Delhi, 1997.
- 5. Clark Captain H. Wilbefore (Tr.), Sikandar Nama-e bari, Saeed International (Regd.), Delhi, 1989.
- 6. Dr. Manzar Emam, "Chakidah" Tarikh Adbeyati Iran", Dr. Manzar Emam, Delhi, 2000.
- 7. Dr. Zaheer-ul-Din Ahmad, Iranian Adab, Markazi Tahqikali Farsi Iran wa Pakistan, Pakistan, 1994.
- 8. Haji Lutf Ali Beg, Atash Kada Adher, Bombay 1299 A.H.
- 9. Nizami Ganjavi, Kulyati-Khamsa, Amir Kabir Iran, 1344 AH.
- 10. Nizami Ganjavi, Sikandar Nama, Nowal Kashor, Delhi
- 11. Qazwini Shah Muhammad (Tr.), Majalisu'l Nafaies, Tehran, 1363 A.H.
- 12. Safa Dr. Zabi-Ullah, Tarikh-i-Adabiyat dar Iran, Vol. I,II, Intisharati Ibn Sina, Tehran, 1351 A.H
- 13. Samarqandi Daulatshah, Tazkiratul-Shora, MSS, Acc. No. 210, Research and Publications Department, Jammu & Kashmir Government, Allama Iqbal Library, University of Kashmir, Srinagar.
- 14. Shibli Numani, Shirul-Ajam, Vol.I Lords Publishing, Srinagar, 1424 AH.
- 15. Syed Nafesi (ed.), Diwan Qasiyid wa Gazlyati Nizami Ganjavi, Intisharati Faroze, Culcutta, 1346 AH.
- 16. Clark Captain H. Wilbefore (Tr.), Sikandar Nama-e bari, Saeed International (Regd.), Delhi, 1989.
- 1- Qazwini Shah Muhammad (Tr.), Majalisu'l Nafaies Tehran 1363 A.H. p. 353; Haji, Lutf-Ali Beg, Atash-Kada Adher Bombay 1299 A.H., p. 244, Hidayat Rida Kuli Khan, Majma-ul-Fusaha

- Tehran 1340 A.H., p. 653; Tarbiyat, Mohammad Ali Danishmandanie Azarbiyjan, Tehran, 1314 A.H., p. 375; Syed Nafisi, Diwan-i-Qasayid wa Ghazaliyati Nizami Ganjavi merv 1362 A.H. p. 2. Shibli Numani, Shirul Ajam, Lahore 1941 A.D. p. 193; Browne E.G., A Literary History of Persian, Vol. 2, New Delhi, 1997 A.D. p. 401, Boyle J.A. The Cambridge History of Iran Vol. 5 London 1997, p. 578; Emam Dr Manzar, Chakidah "Tarikh Adbeyati Iran". 2000A.D. p. 79.
- 2- Designation of father or son (Steingass Persian English Dictionary, New Delhi 1996 p. 1086.)
- 3- Qazwini Shah Mohammad (Tr.) Majalisu'l-Nafaies, p. 353, Haji Lutf Ali Beg, Atash Kada Adher p. 244; Tarbiyat Mohammad Ali, Danishmandani Azarbiyjan, p. 375; Browne E.G., A Literary History of Persia, Vol. 2, p. 275; Boyle J.A., The Combridge History of Iran, Vol. 5, p. 578; Emam Dr. Manzar, "Chakidah Tarikh Adveyati Iran", p. 79.
- 4- Sunbahali Mir Hussain Doost, Tazkir-i-Hussani, Luckhnow, 1875, p. 343.
- 5- Haji Lutf Ali Beg, Atash-Kada Adhar p. 224; Hidayat Rida Kuli Khan, Majma'u'l-Fusaha, p. 653; Tarbiyat Mohammad Ali, Danishmandanie Azarbiyjan, p. 375; sunbahali Mir Hussain Doost, Tazkir-i-Hussani, p. 343, Shibli Numani, Shirul-Ajam p.193.
- 6- Haji Lutf-Ali Beg, Atash-Kada Adher, p. 244; Hidayat Rida Kuli Khan Majma'u'l -Fusaha, p. 653; Tarbiyat Mohammad Ali, Danishmandanie, Azarbiyjan, p. 375; Shiblie Nuemani, Shirul-Ajam, p. 193.
  - However Syed Nafisi is of the opinion that he was son of Yousuf bin Zaki bin Muayyad (Diwan-i-Qasayid wa Ghazaliyat, p.2 Shafaq Raza-zada, Tarikh-i-Adbiyati Iran, New Delhi 2005, p.275.
- 7- Shibli Numani, Shi-ru-l Ajam, p. 193; Browne E.G., A Literary History of Persia, p. 400; Talattof Kamran, Clinton J.W. The poetry of Nizami Ganjavi, Chennai, 2000 p.@; Mian Akther, Hayati Nizami, Luckhnow, p. 2; Shafaq Raza-Zada, Tarikh-Adbiyati Iran, p. 275.
  - However some writer's is of the opinion that Nizami was born between in the year of 535 A.H. to 540 A.H. / 1140 A.D. to 1146 (Boyle J.A. The Cambridge History of Iran, Vol. 5, p. 578,

- Bosworth C.E., Danzel E. Van, Heinrichs W.P. and Elecomte G. The encyclopedia of Islam vol. III, Netherlands, 1983, p. 76.
- 8- Ganja is a famous city of Azarbiyjan situated on the bank of river Ganja Chaie, branch of a river Kur 180 K.m. away from southeast of Tafrish {Dhkhuda Ali Akbar, Lughat Nama, Tehran 1340 A.H. Vol. 65, p. 451 to 452.
- 9- Shibli Numani Shirul-Ajam p. 193; Bosworth C.E. Donzel E.Van, Heinrichs W.P., and Elecomate G. The Encyclopaedia of Islam, Vol. III, p. 76; boyle J.A., The Cambridge History of iran, Vol. 5, p 578; Browne E.G. Literary History of Persia, p. 401; Mian Akther, Hayati Nizami, p. 2
- 10- Browne E.G., Literary History of Persia, Vol. p. 401; Boyle J.A., The Cambridge History of Iran, Vol. 5, p. 578.
- 11- Samarqandi Dawlatshah, Tazkiratul-Shora, MSS, Fol 25/b, 26/a;
- 12- It is said that Afaq was a slave girl tributed to Nizami by the Fakhrud-Din Bahram Shah of Aarzenjan. Afaq was very beautiful and Nizami loved her very much. (Boyle J.A. The Cambridge History of Iran, London, 1997, p. 578.
- 13- Samarqandi Dawlatshah, Tazhkiratul-shora, Mss, Fol. 25/b, 26/a;
- 14- Nizami Ganjavi, Sikandar Nama, Nowal Kishore Delhi, p. 21.
- 15- Clark Captain H. Wilbefore, Tr. Sikandar Nama-e-bari, New Delhi, 1995, p. 70.
- 16- Boyle J.A., The Combridge history of Iran, Vol. 5, p. 578.
- 17- Boyle J.A., The Combridge history of Iran, Vol. 5, p. 579.
- 18- Browne E.G., A Literary History of Persia, p.p. 402-403.
- 19- Clark Captain H. Wilbeforece (tr.), Sikandar Name-e-Bari, Perface; Bosworth C.E. Donzel E. Van, Heinrichs W.P., and Elecomte G., The Encyclopaedia of Islam, Vol. III, p. 77; Mian Akther Hayati Nizami, p. 10.
- 20- Clark captain H. wilbeforce, tr., Sikandar Nama-e-bari, preface.
- 21- Kulyati-Khamsa, Nizami Ganjavi, Amir Kabir, Iran, 1344 AH. P.29. Safa, Tarikh-i- A debiyat dar Iran, Vol. 2, Tehran, 1351.
- 22- Mian Akther, Hayati Nizami, p.10; Rezia Akbar, Nizami Ganjavi, Maktabah Saba, Hyderbad, p. 73-74. Majority of the scholars are of the view that Makhzamul-Asrar has been written in 570 AH.
- 23- Kalyat-i-Khamsa, Nizami Ganjvi, p. 27-28; Shafaq Raza Zada, Tarikh-i Adabiyat-i-Iran p. 289; Emam Dr. Manzar, Chakidah "Tarikh Adbeyati Iran, p. 375.
  Nizami was righly reveaded by Palman Shah for this mathematical
  - Nizami was richly rewarded by Bahram-Shah for this mathanwi.

- He was paid five thousand dinars of gold and a camel laden with rich stuffs. (Clark captain H. Wilbeforce tr. Sikandar Name-e-bari, Perface; Bosworth C.E. Donzel E. Van, Heinrichs w.p. and elecomte G., The Encyclopaedia of Islam Vol. III, p. 77; Main Akther, Hayati Nizami, p. 11).
- 24- Kulyat-i-Khamsa, Nizami Ganjavi, p. 29-30; Razia Akbar, Nizami Ganjavi, p. 74; Emam Dr. Manzar, chakidah "Tarikh Adbeyati Iran, p. 375.
- 25- Safa, Tarikh-i Adabiyat dar Iran, Vol. 2, p 802; Shafaq Razazada, Tarik-i Adabiyat-i Iran, p. 279; J.A. Boyle. The Cambridge history of Iran, Vol. 5, p. 580; Bosworth C.E., Donzel E.Van, Heinrichs W.P., and Elecomate G., The Encyclopaedia of Islam, Vol. 3, p. 78; Dr. Zaheer-u-Din Ahmad, Irani Adab, p. 94; Razia Akbar, Nizami Ganjavi, p. 86.
- 26- Kulyati Khamsa, Nizami Ganjavi, p. 413.
- 27- Mian Akther, Hayati Nizami, p. 12; Dr. Zaheer-u-Din Ahmad, Irani Adab, p. 94; Razia Akbar, Nizami Ganjavi p. 86.
- 28- Safa, Tarikh-I Adabiyat dar Iran, Vol. 2, Bosworth C.E., Donzel E. Van, Heinrichs W.P., and Elecomate G., The Encyclopaedia of Islam, Vol. 3, p. 78.
- 29- Kulyati-Khamsa, Nizami Ganjavi, p. 413.
- 30- Safa, Tarikh-I Adabiyat dar Iran, Vol.2, p. 802; Browne E.G. A Literary History of Persia, Vol. 2p. 405; Bosworth C.E., Donzel E.Van, Heinrich W.P., and Elecomte G., The Encyclopaedia of Islam Vol. 3, p. 78; Clark Captain H. Wilbefore, tr. Sikandar Nama-e bari, preface.
- 31- Kulyati Khamsa, Nizami Ganjavi, p. 143.
- 32- Ibid, p. 120.
- 33- C.E. Bosworth, E. Van Donzel, W.P. Heinrichs and G. Elecomte, The encyclopaedia of Islam, Vol. 3, p. 77.
- 34- Safa, Tarikh-I Adbiyat dar Iran Vol. 2, p. 802; Mian Akther, Hayat Nizami, p. 14; Dr. Zaheer-ud-Din Ahmad, Irani Adab, p.95; Razia Akbar, Nizami Ganjavi, p. 114; Bosworth C.E. Donzel E. Ban, Heinrichs W.P., and Elecomate G. The Encyclopaedia of Islam Vol. 3, p.78.
- 35- Kulyati Khamsa, Nizami Ganjavi ; p. 445.
- 36- Ibid, p. 440.
- 37- Kulyati-Khamsa, Nizami Ganjavi, p. 445.

- 38- Kulyati Khamsa, Nizami Ganjavi, p. 426.
- 39- Bosworth C.E., Donzel E. Van, Heinrichs W.P., and Elcomate G. The Cncyclopaedia of Islam, Vol. 3, p. 78.
- 40- Safa, Tarikh-I Adabiyat dar Iran, Vol. 2, p. 803; Kulyati Khamsa, Perface, Browne E.G., A Literary History of Persia Vol.2, p. 408; Bosworth C.E., Donzel E.Van, Heinricjs W.P., and Elecomate G., The Encyclopaedia of Islam, Vol. 3, 79; Dr. Zaheer-ud-Din ahmad, Irani Adab, p. 94.
- 41- Safa, Tarikh-i-Adabiyat dar Iran, Vol. 2, p. 803; Shafaq Razazada, Tarik-I Adabiyati Persia, p. 290; Kulyati-Khamsa, Nizami Ganjavi, preface; Browne E.G., A Literary History of Iran, Vol. 2 p. 408; Mian Akther, Hayati-Nizami, p. 17.
- 42- Bosworth C.E., Donzel E. Van, Heinrichs W.P., and Elecomate G., the Encyclopaedia of Islam, Vol. 3, p. 79.
- 43- Ibid.
- 44- Browne E.G., A Literary History of Persia, Vol. 2, p. 408; Clark captain H. Welbeofre, tr. Sikandar Nami-Bari, preface; Bosworth C.E., Donzel E.Van, Heinrichs w.p., and Elecomate G., The Encyclopaedia of Islam, Vol. 3, p. 79.
- 45- Kulyati Khamsa, Nizami Ganjavi, p. 612.
- 46- Ibid, p. 834
- 47- Kulyati Khamsa, Nizami Ganjavi, p. 600.
- 48- پرداشتم = پرداشتم
- 49- Kulyati Khamsa, Nizami Ganjavi, p. 871.
- 50- Kulyati Khamsa, Nizami Ganjavi, p. 6 Safa, Tarikh-i- Adabiyat dar Iran Vol.2, p. 804; Shafaq Raza Zada, Tarik-I Adabiyat-I Iran, p. 291; Dr. Zaheer-ud-Din Ahmad, Irani Adab, p. 96; Emam Dr. Manzar, Chakidah "Tarikh Adabeyati-Iran", p. 378; Meya Akther, Hayati Nazami, p. 18; Browne E.G. A: Literary History of Persia, p. 411; Boyle J.A. The Cambridge History of Iran, p. 582; Bosworth C.E., Danzel E.Van, Heinrichs W.P. and Elecomate G., The Encyclopedia of Islam p. 79.
- 51- Bosworth, C.E., Danzel E.Van, Heinrichs W.P. and Elecomate G., The Encyclopedia of Islam, p. 79.
- 52- Clark Captain H. Welbefore, tr, Sikandar Nam-e bari, preface.
- 53- Kulyati Khamsa, Nizami Ganjavi, Perface, Safa, Tarikh-I Adabiyat dar Iran Vol. 2, p. 804; Shafaq Raza -zada, Tarik-I Adabiyati Iran; p. 291.
- 54- Browne E.G. A Literary History of Persia, p. 411.
- 55- Dr. Zaheeru-Din ahmad, Irani Adab, p. 95, Mian Akther, Hayati, Nazami, p. 18, Browne E.G. A Literary History of Persia, p. 411.
- 56- Browne E.G., A Literary History of Persia p. 411. In India the

book is famous in the name of Sikandari Nama-e-Bari (The Book of Alexander the Great as a conqueror of land) and Sikander Nama-e-bahri (The Book of Alexander the Great as a sage and a prophet by sea. (Clark captain H. Welbefore, tr., Sikandar Nami-Bari, preface; Bosworth C.E., Danzel E.Van, Henrichs W.P., and Elecomate G., The Encyclopaedia of Islam, p. 79.

- 57- Kulyati Khamsa, Nizami Ganjavi, p. 864.
- 58- It seems that all the MSS (Manuscripts) of the Sikandar Nama have only two parts. It is felt that its second part contains Hikmat wa Pagambari which pertains to the philosophical ideas of his prophet hood.
- 59- Raza-zada, Tarik-I Adabiyati Iran, p. 282; Dr. Zaheeru-din ahmad, Irani Adab, p. 96, Clark captain H. Welbefore, tr, Sikander Nama-Bari, preface.
- 60- Kulyati Khamsa, Nizami Ganjavi, p. 866.
- 61- Ibid PP. 1160, 1161.
- 62- Kulyati-Khamsa, Nizami Ganjavi, p. 1177.
- 63- Kulyati-Khamsa, Nizami Ganjavi, p. 1337.
- 64- Ibid, p. 1332.
- 65- Ibid, p. 1333.
- 66- Shafaq Raza Zada, Tarikh-i-Adbiyat-i-Iran,p. 292
- 67- Safa, tarik-i-Adbiyati Iran, 807.
- 68- Kulyati Khamsa, Nizami Ganjavi, p. 839.
- 69- Kulyati Khamsa, Nizami Ganjavi, p. 1264.
- 70- Samarqandi Dawlatshah, Tazhkiratul-Shora, MSS, Fol, 26/a Dawlatshah also interprets that it is written by Nizami Aruzi Samarqandi and later himself refutes it.
- 71- Shafaq Raza-zada, Tarikh-I Adabiyati Iran, p. 218; BrowneE.G., A Literary History of Persia, Vol. 2, p. 222; Boyle J.A.; The Cambridge history of Iran, p. 583; Morrison George, Baldick Julian, Shafi Kadkani, History of Persian Literature, Netherlands, 1981, p. 50, Meya Akther, Hayati Nizami, p.8.
- 72- Qazwini, Mukdmi-e-Chahar Maqala, Tehran, 1382,p. 21.
- 73- Samarqandi Dawlatshah, Tazkhiratul-Shora, MSS, Fol, 26/a' Haji Lutf Ali Beg, Alash-Kada Adhar, p. 242; Nawai Mir Ali Shir, Majalisul-Nafaies tr. Qazwani Shah Muhammad p. 353; Raza-quli Khan, Majmaul Fusaha, p. 250.
- 75- Boyle J.A., Cambridge History of Iran, p. 584.
- 75- Dr. Zaheeru-ud-Din Ahmad, Irani Adab, p. 100.



Majallah-e-Tahqiq Research Journal of the Faculty of Oriental Learning Vol: 35, Sr.No.95, 2014, p 25 – 42 مجلہ تحقیق کلیہ علوم شرقیہ جدد33 ابریل ـ جون2014، شمارہ 95

# The Continuation of Orientalistic Approaches and Today's Strategy

Dr. Muhammad Akram Sajid\* Dr. Umar Hayat\*\*

#### **Abstract:**

"Orientalism has been a serious trend by many aspects especially, regarding Islam and the Muslims. Although this movement has been addressing its specific targets in various styles but the targets have been the same and the situation is going on. Today west is more equipped with strong economy, weapons, training centres, libraries and much more intellectual headquarters. The Orientalists influence the "cream and elite class" of Muslim societies, infuse their mindset and create the atmosphere according to their wishes. Orientalists from its origin blamed the sacred Quran and Sunnah of the Holy Prophet (Peace be Upon Him) is so many folded ways. This research paper will disclose their strategy, shapes, targets and modern methodology to get their aim misguiding the Muslims particularly and rest of the world normally. The following articles reflects a research analysis regarding the continuation of orientalistic approaches during different phases. Moreover it throws light on current strategy also".

The Muslims were clutched slowly by western exploitation. Western rulers began to collect the data about Islamic literature. They were conscious about Arabic language and its origin and history, Erpenius for the first time published a book about Arabic grammar<sup>1</sup>. In Principal Guillanume Postal was the first orientalist who, basically organized the orientalism. "He compiled dictionaries and linguistic books. Petre the venerable was the first man in the Byzantinian dynasties, who translated the Holy Quran and Arabic books into Lantin

<sup>\*</sup> Lecturer, Government College Township, Lahore.

<sup>\*\*</sup> Assistant Professor, G.C. University, Faisalabad.

language"<sup>2</sup>. This movement grew strong attacking Islam and its teachings. Pope Urban II launched aggression against Islam, it continued till Ray Mond Lull prepared cautious plans (1235-1315) so the people may be prepared for crusaders, he is called the father of western learning. He made agree to the council of Vienna 1311 that centers for oriental study may be opened in Rome, Germany and Paris, so people may get Arabic properly<sup>3</sup>. Orientalism stepped up and shaped itself many designs. Maxime Rodinson is of the view. Having so many folds i.e. religious, missionary, political and imperialistic plans, they brought a bit soft corner in their plans. They did a some justice and praised the Prophet (SWS) irrespective of their "pre-set objectives". Norman Daniel is the orientalist who propagated against Islam. He even describes that west writes against Islam a self made stories, rather it is exaggerated. Perrindor's opinion is even they tell a lie against the Prophet (SAW)"<sup>4</sup>.

There are people who wrongly depicted Islam, among them are Gerbert De Oralia De Gerbert (938-1003), constaninus Africanus (d. 1087), Adelard of Bath (1070-1135), John of Demaseas (700-754). They are real seed sowers of hatred in the heart of people of west against Islam. After that for a long time they were followed by such a poisonous thinking. They all had same thought, as their sources were the same. Such orientalists merely, doubted, malpractically made novels against Islam and showed their jealousy. One can quote, Refutatco Muhammad by Nicclas, that was filled with prejudice<sup>5</sup>.

Observing Islamic history on the bases of general historical realities, it appears that the negative attitude of the Christians and the Jews was started with the advent of Islam. They questioned the very base of the Holy Quran, Prophethood and the life of Prophet Muhammad (SAW). Quranic teachings are witness of the negative Christian and Jewish response towards Islam and its foundations.

#### **Observation of the Orientalism**

These Quranic verses show the ancient approach of the people of the book to the al-Qur'an. Allah the Almighty says;

وَقَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُواْ اِنْ هَلَاۤ اِلْكَا اِفْكُ اَفْتَراٰ بِهُ وَاعَانَه عَلَيْهِ فَوْمٌ الْخَرُونَ 
$$0$$
 فَقَدْ جَاتُّهُوْ ظُلْمًا وَّزُوْرًا  $0$  وَقَالُواْ اسَاطِيْرُ الْاَوَّلِيْنَ اكْتَتَبَهَا فَهِيَ ثُمْلَى عَلَيْهِ بُكْرَةً وَاصِيلًا  $0$ 

"Those who disbelieve say; This (Qur'an) is nothing but a lie that he (Muhammad SAW) has invented, and others have helped him for it. In fact they have produced an unjust wrong (thing) and a lie. And they say: Tales of ancients, which he has written down; and they are dictated to him morning and afternoon".

وَلَقَدْ نَعْلَمُ النَّهُمْ يَقُولُونَ اِنَّمَا يُعَلِّمُه  $\Box$  بَشَرٌ ﴿ لِسَانُ الَّذِيْ يُلْحِدُونَ اِلَيْهِ اَعْجَمِيً وَهَذَا لِسَانٌ عَرَبِيٌّ مُّيْنُ  $^7$ 

"And indeed we know that they say: "It is only a human being who teaches him (Muhammad SAW)." The tongue of the man they refer to is foreign, while this (the Quran) is a clear Arabic tongue."

وَلَمَّا جَأَّءَهُمْ كِتْبٌ مِّنْ عِنْدِ اللهِ مُصدَّقٌ لِّمَا مَعَهُمْ لَا وَكَانُواْ مِنْ قَبْلُ يَسْتَقْتِحُوْنَ عَلَي الَّذِيْنَ كَفَرُواْ سِ فَلَمَّا جَأَّءَهُمْ مَّا عَرَفُواْ كَفَرُواْ بِه □ ۚ فَلَعْنَهُ اللهِ عَلَي الْكَفِرِيْنَ 8

"And when there came to them (the Jews), a book (this Quran) from Allah confirming what is with them (The Taurat (Torah) and the Injeel (Gospel), although aforetime they had invoked Allah (for coming of) Muhammad (SAW) in order to gain victory over those who disbelieved, then when there came to them that which they had recognized, they disbelieved in it. So let the curse of Allah be on the disbelievers". It is said more in Qur'an warning the believers (Muslims). عَنْ أَمُ اللَّهُ مِنْ أَمُوا لِمَا عَنْ أَمُ اللَّهُ مِنْ أَمُوا لِمَا عَنْ الْمُوا لَمُ الْمَا عَنْ اللَّهُ مِنْ أَمُوا هِمْ سَ وَمَا لُخْفِيْ صُدُورُ هُمْ اَكْبَرُ مِ قَدْ بَيَّنَا لَكُمُ اللَّيْكِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْقِلُونَ وَ

"O you who believe! Taken not as (your) Secret-holders to those outside your religion (Pagans, Jews, Christians, and hypocrites) since they will not stop to do their best to harm you. They desire to harm you severely. Hatred has already appeared from their mouths, but what their breasts conceal is far worse. Indeed we have made clear to you the Ayat (proofs, evidences, verses) if you understand."

The Torah had in several places forecasted the coming of the Holy Prophet (SAW) Infact, the Jews themselves used to tell that a new Prophet and the new Divine Book was soon to come. But when the Holy Quran came down from Allah and even when they recognized its truth, the Jews denied it<sup>10</sup>. In the life of Prophet Muhammad (SAW) when Quran was revealed, the Jews and Christians refused to accept divinity of Quran. They have tried to create negative image about the Holy Book Quran and the status of the Prophethood. They misinterpreted the very concept of the Quran as being a revelation, Jewish and Christian propagated that the Quran was the self-creation of Prophet Muhammad (SAW). Quran mentions clearly that Allah has cahlleneged all non-believers whether they could present even a single verse like it.

قُلْ لَيَهِ الْجُنَّمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْحِنُّ عَلَي اَنْ يَاثُواْ بُمِثْل هَٰذَا الْقُرْانِ لَا يَاثُونَ بَمِثْلِه  $\Box$  وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيْرًا  $\Box$  بمِثْلِه  $\Box$  وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيْرًا

"Say: if the men and the Jinn were together to produce the like of this Quran, they could not produce the Like thereof, even if they helped one another."

قُلْ فَاتُوْا بِكِتْبٍ مِّنْ عِنْدِ اللَّهِ هُوَ اهْدَى مِنْهُمَا اتَّبِعْهُ اِنْ كُنْتُمْ صَلْوَقِيْنَ 0 فَانْ لُمْ يَسْتَجِيْبُوْا لِكَ فَاعْلَمْ النَّمَا يَتَبِعُوْنَ اهْوَ أَتَّهَهُمْ ﴿ وَمَنْ اَضَلُّ مِمَّنِ التَّبَعَ هَوَى لُهُ لِمُ يَسْتَجِيْبُوْا لِكَ فَاعْلَمْ النَّمَا يَتَبِعُوْنَ اهْوَ أَتَّهَهُمْ ﴿ وَمَنْ اَضَلُّ مِمَّنِ التَّبَعَ هَوَى لُهُ يَعْدِي الْقَوْمَ الظَّلِمِيْنَ 12 بَغَيْرِ هُدًى مِّنَ اللَّهِ ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّلِمِيْنَ

"Say (to them O, Muhammad SAW): "then bring a Book from Allah, which is a better guide then these two (The Taurat and the Quran), that I may follow it, if you are truthful. But if they answer you not, then know that they only follow their own lusts. And who is more astray then one who follows his own lusts, without guidance from Allah? Verily, Allah guides not the people who are wrongdoers".

اَمْ يَقُولُونَ اقْتَرَىٰ هُ وَالْوَا بِعَشْرِ سُورِ مِثْلِهُ مَ مُقْتَرَيْتٍ وَّادْعُوا مَن اسْتَطَعْتُمْ مِنْ دُوْنِ اللّهِ إِنْ كُنْتُمْ صلاقِيْنَ 0 فَإِنْ لَمْ يَسْتَجِيْبُوا لَكُمْ فَاعْلَمُوا اتَّمَا النَّامُ مِنْ دُوْنِ اللّهِ وَإِنْ لَمَ اللّهِ وَإِنْ لَمْ اللّهِ وَإِنْ لَمْ اللّهِ وَأَنْ لَمْ اللّهِ وَاللّهِ وَأَنْ لَمْ اللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ ا

Or they say, "He made it". Say: (then) 'Bring you then ten forged Surah as like unto it, and call your helpers, other than Allah, if you speak the truth, If then they answer you not, know then that it is sent down with the knowledge of Allah and that no one has the right to be worshipped but the Allah, you then be Muslims?'

In the perspective of above mentioned verses it becomes very clear that in the beginning of Islam, Arab Pagans, Jews, Christian and hypocrites presented negative image of Islam, especially about Holy Book (Quran) and Prophet of Islam Hazrat Muhammad (SAW) and his life. They always tried to portray negative image of the Quran and Prophet of Islam (SWS).

Professor Syed Habib uI Haq Nadvi presented a new angle about the history of orientalists. He quoted these following two Quranic verses:

وَكَنْ تَرْضَلَى عَنْكَ الْيَهُوْدُ وَلَا النَّصَارِلَى حَتَّى تَثَبُعَ مِلْتَهُمْ مِثْلُ اِنَّ هُدَى اللّهِ هُوَ الْهُدَاي وَلَى نَ اتَّبَعْتَ

ا هُوَ أَتَّهَهُمْ بَعْدُ الَّذِي جَأَّءَكَ مِنَ الْعِلْمِ لَمَا لَكَ مِنَ اللَّهِ مِنْ وَّلِيِّ وَّلَا نَصيرٍ 14

"Never will the Jews nor the Christians be pleased with you (O Muhammad SAW) till you follow their religion. Say: 'Verily, the guidance of Allah that is only guidance. And if you (O Muhammad SAW) were to follow their (Jews and Christians) desires after what you have received of knowledge. Then you would have find against Allah neither any protector nor any helper".

Thus he has linked the history of Orientalism with Christian and Judaism. According to him, orientalists are mostly Jews and Christian

and orientalism is the true reflection of the fact given in these above mentioned Quranic verses. Throughout the history of Islam Orientalists have shown biasness and negative attitude towards Islam in every respect. The basic cause behind this has been the ideological difference that Islam has created. Islam being the perfect religion and code of life has been accepted as the only option before man. In the presence of this religion, he cannot adopt any other religion.

إِنَّ الدِّيْنَ عِنْدَ اللهِ الْاِسْلَامُ وَمَا اخْتَلَفَ الَّذِيْنَ أُونُوْ الْكِثْبَ اِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَأَّءَهُمُ بَيْنَهُمْ وَمَنْ يَكُفُرْ بِالِتِ اللهِ قَاِنَّ اللهَ سَرِيْعُ الْحِسَابِ15 الْعِلْمُ بَعْيًّا

"Truly, the religion with Allah is Islam. Those who were given the scripture (Jews and Christians) did not differ except, out of mutual Jealousy, after knowledge had come to them. And whoever disbelieves in Ayat (proofs, evidences, verses, signs) of Allah, then surly, Allah is swift in calling to account."

aning to account. الْيُومَ اَ كُمَلْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ وَاَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِيْ وَرَضِيْتُ لَكُمُ الْلِسْلَامَ دِينًا <sup>16</sup> This day, I have perfected your religion for you, completed my:

favour upon you, and have chosen for you Islam as your religion."

Another aspect of their mind is this:

و قَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُ وْ اللَّا تَسْمَعُو اللَّهِذَا الْقُرْ النَّ وَ الْعَوْ الْفِيْهِ لَعَلَّكُمْ تَعْلَيُونَ 17

"The unbelievers say: "Listen not to this Quran, but talk at radom in the midst of its (reading), that ye may gain the upper hand".

During the era of Prophet Muhammad (SAW) Jews and Christians tried to reach a compromise with Islam, that Quran describe, as:

وَدُّوْ الوْ ثُدْهِنُ فَيُدْهِنُوْنَ 18

"They wish that you should compromise (in religion out of courtesy) with them; So they (too) would compromise with you."

In short, they tried their utmost to detrack the prophet (PBUH) from his objectives, so that they could reach some compose. For example an Arab chief Utba Bin Rabia presented different options to the Holy Prophet (PBUH) to choose one of them i.e., Kingship of Mecca, unlimited wealth and the treatment of any disease, or marriage in any family. But nothing could shake the courage and stand point of the Prophet (PBUH). He remained stead first, firm and consistent.

Another behaviour of Jews and Christians that is, mentioned in the Quran in these following words, Dr. Zia uddin Eslahi presents two Quranic verses about the Jews and Christians, and proves that in fact these are the foundations of Orientalism.

يَاهْلَ الْكِتْبِ لِمَ تَلْبِسُوْنَ الْحَقَّ بِالْبَاطِلِ وَتَكْثُمُوْنَ الْحَقَّ وَانْتُمْ تَعْلَمُوْنَ

"O people of the scripture (Jews and Christians): why do you mix truth with falsehood and conceal the truth while you know".

وَإِنَّ مِنْهُمْ لَفَرِيْقًا يَلُو  $_{\square}$ نَ الْسِنَتَهُمْ بِالْكِتْبِ لِتَحْسَبُوهُ مِنَ الْكِتْبِ $^{19}$ 

"And verily, among them is a section who distort the book with their accents, so that you may think it is from your book, but it is not from that Book".

In the period of Prophet Muhammad (SAW) the behaviour of Jews and Christians was totally against the Prophet of Islam. They always tried to create a negative image about Islam, Quran and the Prophet Hazrat Muhammad (SAW). But the response of the Holy Prophet Muhammad (SAW) always remained positive towards Jews and Christians. Prophet Muhammad (SAW) always tried to create friendly environment with all communities without any discrimination. For the sake of peace and prosperity. Prophet Muhammad (SAW) took a lot of steps not only at Makkah and Madina but also in the whole region of Arab. He made an agreement the "Pact of Madina" that contained fortyseven articles. Twenty-four articles of which relate to Jews for that are focused on peace maintaining friendly environment in the city of Madina. But the Jews of Madina violated very severely the agreement. One famous Jewish leader Kab Bin Ashraf was involved in conspiracies against Islamic state. He was a poet, and after the battle of Badr, tried to invoke revolt against the Prophet of Islam<sup>20</sup>. He progopated negative remarks against Muslim women in his Poetry. Some other Jewish leaders like Slam bin Abi Al-Hageeg, Kannana bin Rabeeh bin Abi Al-Hageeg and Hayi Bin Akhtab also continued their conspiracies against Islam and the Muslims in the region of Khaber.

#### **Formal History of Orientalism**

The formal foundation of Orientalism was laid by John of Damascus (d. 748), a Christian scholar who was a great friend of Ummayad Caliph Yazid. He declared Islam to be a pagan cult, the Ka'aba in Makkah an idol, and the Prophet Muhammad (SAW) irreligious and licentious man. He claimed Muhammad (SWS) cobbled together his doctrine from the old and new testament through the instruction of an Arabian monk. The writing and accusation of John of Damascus became the classical source of all Christian writings on Islam. Orientalism has proved to be a most retentive framework, few of its elements have entirely disappeared, so John of Damascus, the earliest exponent, could be said to be the guiding source and spirit of a recent study, Hagarism by Patricia Crone and Michael Cook, that employs his structure of argument and assessment of the origin of Islam and one should add, his animus. The pronouncement of John of Damascus found an echo in Christendome not only because it saw Islam as a distinctively different

religion, but also because Muslim society reflected a totally different lifestyle to the one dominant in Europe <sup>21</sup>.

Dr. Nisar Ahmed argues that John of Damascus was the first priest who raised lot of questions about the life of Prophet Muhammad (SWS) and tried to create a negative image of him. The approach of John of Damascus is the basic source of modern orientalists activities against Islam

He has divided the history of Orientalism into five different periods,

- (i) Western people turned their attention towards Islam when Arabs entered Spain. In this period they translated Arabic literature into Latin. For that purpose they established institutions properly. A large number of western students joined Muslim institutions and acquired knowledge of science, art, philosophy and other relevant sciences<sup>22</sup>.
- (ii) The second period of Orientalism started with the arrival of the crusades. In this period orientalists focused their research on Islam and the prophet of Islam and raised many questions on the basis of their own perceptions Ismail Ibrahim Nawwab comments that "the earliest negative interaction between Muslims and the west was centred on the crusades. The Holy Wars did not result in better understanding though the Europions became familiar with a culture they felt to be superior to their own. Rather, the spiritual victories of the Muslims made perceptive churchman realize that it was necessary for them to be intellectually equipped to understand their enemy in order to defend their own faiths and invite the Muslims to Christianity. Thus was born the study of Islam in the west; its two objectives were apologestic and missionary".

Ziauddin Sardar has presented his views about this period as, "With the arrival of the crusades, new imaginative flights of fancy were added to expand the propagandists image of Islam as a tool to maintain the crusading spirit. Pope, Urban preached the first Crusade at Clermont in France in 1096A.D. He anchored the new idea crusading in some old and well established European ideas: good works and pilgrimage. He established the seminal building blocks of European self consciousness by arresting the Christian right to (dominate) over the territory which was the birth place of Christianity and once a united part of the Christian Roman Empire.

He declared that "The crusades were a major movement against Islam, they were also a movement with Europe against enduring pockets of paganism and against heretics.

In this period European scholars presented their negative perceptions against Islam in the shape of songs. The songs of Roland written by Cretien de Troyes Circa espoused the crusading ideal by invoking history.

So it is a fact that in this period orientalists always tried to present a distorted image of Islam and especially that of the Prophet of Islam. Montegomery Watt elucidates the matter further as: "Before the crusades medieval Europe planned to expel the soraces from their ruled areas. They framed a concept of a great enemy. The name of the Muhammad, was transformed into Mohound (the prince of darkness). Even these ideas produced bad effects on moral of the crusades armies".

The third period of orientlaism started with the industrial revolution of Europe. With this revolution, the approaches of orientalists totally changed towards Islam and Islamic sources. On the basis of materialistic approaches orientalists started their efforts in the shape of scientific research. They established different type of institutions focusing Arabic language, Islamic history and civilization. The university of Cambridge and Oxford in seventeenth century played a vital role. Orientalists also collected some of the most important research material and tried to understand the behaviour of Muslims towards culture and civilization. George Sale translated Quran into English in this period.

This period of Orientalism is different from crusade period because orientalists have presented their prejudice and biased approaches against Islam in the name of research. The whole Europe was interested in Islam and Islamic history in this Era. The basic purpose of their interest to know each and every corner of Muslim societies was to capture Muslim territories. In this period orientalists created misconceptions about Islam, Islamic history and civilization.

iv. The forth period of orientalism started when colonial system was declining and different Islamic movements getting worth in Muslim societies. In this period orientalists changed their strategy and adopted a new methodology toward Islam and Muslims. They had shown cordial behaviour apparently in their research but infact they were biased and prejudiced in their approach. They tried to present their soft image, that they were only researchers and not biased. For this purpose they arranged many conferences in different parts of the world.

Prof. Mahmud Brelvi has given a list of International Congresses of Orientalists: The first International Congress of Orientalists was held

in 1873 at Paris. Since then these congresses have been held on from 1874 to 1967 at various important places.

- v. The fifth period of Orientalism is very important, because they have diverted their attention towards modern religious movements, social interests of Muslim communities and economic aspects of Muslim countries. They have also paid their attention towards internal matters of Muslim societies. After their observation they informed their governments about Muslim societies. Orientalists have established so many associations and organizations for the purpose of observation of Muslim culture and civilization. They established many institutions. Some of them are given here;
- i. The Royal Asiatic Society
- ii. The Association of British Orientalists
- iii. The Oxford Centre for Islamic Studies<sup>23</sup>

Dr. Ahmad Ghorab has pointed out the purpose of the existence of the centres established by oreintalists as: "A more current addition of this strategy is the setting up in the west of new centres for oriental studies and calling these centres for "Islamic Studies". The intention is to attract Muslim researchers to cooperate with them in such centres in order to minimize their approach and, more important eyes as scholars of Islam<sup>24</sup>.

In continuation of the infidels of Makka, the orientalist, historically played a continually role in distorting the face of Islam. Since the very first day, they never tried to find the reality on the base of facts, rather, they denied to conceive the message of Allah. The main reason behind this approach is their objectives which they set before the execution of research and studies in Eastern language and literature. Islamic teachings were simple so every new Muslim found them a blessing for his life. Islam won the hearts of every one. It conquered many Christian territories. The Christians tried to get back these areas in crusades but remained fail badly. Now they opened a new war zone in the name of orientalism.

#### **Different Aspects of Orientalism**

It briefly discussed the original theme of Orientalism and the purpose of Orientalists research on Islam, its history, culture and civilization. Here is going to present some evidence of their different approaches towards Islam.

#### Criticism on the Holy Quran

Western scholars tried to show that Quran was not a revealed book and it was the self creation of Prophet Muhammad (SAW). They raised a lot of questions on the text of Quran, its history, compilation and teachings. Theoder Noldeke a German scholar wrote on the history of Quran in this respect<sup>25</sup>.

Abu Abdullah Zanjani has evaluated the work done by Theoder Noldeke in his book "Tarikh ul Quran". Arther tried to create doubts in the text of Quran. His main objective is to show that there are some mistakes in the text of Quran. Dr. Muhammad Akram Chaudhary pointed out the ambiguous views of Arthur Jeffery about the text of Quran<sup>26</sup>. Blachere is another French Orientalist who worked on the history of Ouran. He also tried to create a negative impression about Ouran. Naieeb Ageeqi discussed about the research work of Blachere.W. Montgomery Watt criticized on the authenticity of Quran. He is of the view that Quran is a self creation of Prophet Muhammad (SAW). He denies openly that Quran is a revealed book. The main purpose of his research is to present that Quran is a book which has no relation with God. John Burton raised many illogical and baseless questions on the process of compilation of Ouran in the period of Prophet Muhammad (SAW)<sup>27</sup>. George Sale raised questions on the authenticity of Quran. He presented that Muhammad was the author of Ouran. He denied the status of Ouran as a revealed book<sup>28</sup>. Some other orientalists like Gustave Lebon, Goldziher, and D.S Margoliouth, tried to create ambiguous impression about Quran. Syed Ather Hussain has pointed out the negative approaches of orientalists towards Quran. He has discussed that main cause of their negative response has been their missionary efforts and to show the supremacy of their religion over Islam and Muslims. For the sake of that purpose they raised questions on Quran.

#### **Hadith and Objectives of the Orientalists**

Springer, William Muir, Goldzhiher, Margoliouth, Joseph Schacht, Arther Jeffery, Maxime Rodinson, Montgomery Watt, Bosworth Smith and many other orientalists have tried to create negative image about the validity and importance of Hadith Literature. Some approaches of such orientalists are as under: W. Montgomery Watt writes: "Before the end of the first Islamic century however a few persons had begun to collect all the information they could about the life and campaigns of Muhammad's, and some at least wrote down what they had collected. These early collectors of information, however, though they seem to have scrutinize their sources carefully and sometimes stated what they were, did not in every case give a complete insand or chain of authorities going back to an eye witness of the events. It was only

gradually that the complete Isnad became derigueur. Ibn Ishaq, working in the second quarter of the second Islamic century, usually gives his authorities, but not always a complete chain and he does not always repeat the words of the authority verbatim. Al-Waqidi, half a century later, is similar in method but his secretary and followers, Ibn Sad, some twenty years younger, always attempts to quote exactly and to give a complete chain of authorities". "The insistence on complete chain is to be associated with the teaching of Ash Shafi, who was roughly a contemporary of Al Waqidi. Once it became fashionable to give complete Isnads, scholars must have been tempted to extend their chains backwards to contemporaries of Muhammad. Even when they thus added to the chains, however, their additions may have been sound, since they probably knew in a general way where their predecessors had obtained information. This means only that we cannot rely so fully on the early links of a chain as on the later ones". Arther Jeffery writes about the Hadith that if Quran can be written after the death of the Prophet and then Muslims arranged six authentic books, then why the prevailing traditions be not believable! Infact Arther Jaffery desires to pollute the purity of that sayings of the Holy Prophet (SAW) that has been compiled by the Muhdisseen by their untiring efforts. Will Durant remarked about the status of Hadith, "Many of traditions put a new colour upon the Moslem creed. Mohammad had not claimed the power of miracles, but hundreds of pretty traditions told of his wonder working; how he fed a multitude from food hardly adequate for one man; exorcised demons; drew rain from heaven by one prayer, and stopped it by another, how he touched the udders of dry goats and they gave milk; how the sick were healed by contact with his clothes or his shorn hair. Christian influences seem to have molded many of the traditions; lone towards one's enemies was inculcated, though Mohammad had sterner view; the Lord's prayer was adopted from the Gospels; the parables of the sower, the wedding guests, and the laborers in the vineyard were put into Mohammad's mouth; all in all, he was transformed into an excellent Christian, despite his nine wives",<sup>29</sup>. In view of that above mentioned approaches of orientalists, one can easily judge the basic objectives of Oreintalism. Muhammad Asad pointed out the causes of negative approaches of orientalists towards Sunnah of Prophet Muhammad (SAW). He comments that, "Orientalists desire to push the Muslims into a path that goes towards darkness. They betray us highlighting only the book of Allah and minimizing the status of Hadith in the life of the Muslims. The traditions can be judged on every scale of authenticity they by the every touchstone have been judged that arranged, so purely and rightly words by the Prophet. So if there is no Hadith, the orientalists can explain the

Quran just as they like<sup>30</sup>. He explains the intrigues of the west: without Sunnah, the present generation can be westernized easily. Today due to the, heavy grip of the western cultural clutch, they feel ashamed following Sunnah.

#### Sirah of Prophet Muhammad (SAW) and the West

In every phase of history the orientalists have leveled a number of false accusations and charges against the Holy Prophet Muhammad (SAW). Here are some fields of their research.

- i. According to some western scholars, the Holy Prophet Muhammad (SAW) did not belong to a noble family. Margoliouth comments, "It seems clear that Muhammad came of a humble family. The Koraish in the Koran wonder why a Prophet should be sent to them who was not of noble birth. The views of Margoliouth are a sign of pride and prejudice and very far off from reality. The reality is that the grandfather of Prophet Muhammad (SAW) Hashim was a man of such commanding status that he finalized treaties with the Roman and Ghassanid authorities and this is another fact that the Prophet's uncle Abu Talib was a great personality in the Arab society.
- ii. Orientalists also tried to create doubts about the divine mission of Prophet Muhammad (SAW). They presented unauthentic and baseless stories for creation of misconception about Prophet Muhammad (SAW) that he learned and obtained his knowledge of religion from Christian monk, Bahirah. Without any proof and sign William Muir presented negative approaches about Prophet Muhammad (SAW). He comments, thus was Muhammad led by such processes as we can only conjecture, but seemingly after a protracted period of doubt and hesitancy to give forth his message as proceeding direct from the Almighty<sup>31</sup>.
- iii. Orientalists have also presented their views against the life of Prophet Muhammad (SAW), orientalists are of the view that while at Mecca, is the life of a prophet, but in Madina it was developed into attended with the automatic growth of its evils, as war plundering murder, revenge and bloodshed<sup>32</sup>.
- iv. So many marriages.
- v. Conversions by force
- vi. Chain of slavery
- vii. Diplomacy and ordinary life like men of the world.

Tor Andrae raised questions on the life of Prophet Muhammad (SAW) and marriage to Khadija<sup>33</sup>. Maxime Rodinson presented negative approaches about the life style of Holy prophet Muhammad (SAW) in his book titled "Muhammad". He raised some questions on the interior

life of Prophet Muhammad (SAW) at Mecca and also at Madina. His objections are almost the same engineered by other orientalists. Bosworth Smith presented views about Prophet Muhammad (SAW) in his book "Muhammad and Mohammedanism"<sup>34</sup>. In this work he raised a lot of questions and changed the realities of the life of Prophet Muhammad (SAW). He presented that Prophet Muhammad (SAW) was a Prophet of Arabia. Moreover he has tried to create misconceptions about the status and the life of Prophet Muhammad (SAW). He has raised questions on the matter of polygamy. This is a fact that Bosworth Smith has adopted negative approaches about the life of Prophet Muhammad (SAW). Bernard Lewis has presented negative approaches about Islam and especially about Prophet Muhammad (SAW)<sup>35</sup>. Michael Cook and others objected according to their will. He also wrote on the biography of Prophet Muhammad (SAW). In this book he has tried to create negative image, he writes. "In Mecca his role had been confined to calling people to God, and he had been obliged to endure patiently the maltreatment to which this exposed him. But shortly before the Hijra, a verse was revealed to him permitting him to made war and bloodshed. Permission is granted to those who fight because they have been wronged. God is well able to come to their aid. Those who have been driven out of their homes unjustly, soon afterwards, Muhammad migrated, and from Madina he was able to avail himself of the new permission to good effect. In itself, of course, emigration did not have to lead to war; those of Muhammad's followers who had previously emigrated to Ethiopia in what came be known as the first Hijra had been peaceful refugees. In Muhammad's case the link was nevertheless a strong one, and the Koran often refers in one breath to emigration and war".

Keneeth Cragg wrote the biography of Prophet Muhammad (SAW) under title, "Muhammad and the Christian a Question of Response". He discussed thoroughly the status of Prophet Muhammad (SAW). Apparently he has tried to present himself neutral in the research work, but in fact he is not neutral in his research. Martin Forward raised questions illogically about the wives of Prophet Muhammad (SAW), especially about Hazrat Aisha (R.A)<sup>36</sup>. Washington Irving is an American scholar. He wrote the biography of Prophet Muhammad (SAW). The title of his book is "Mahomet and his successors" raised a lot of objections, presenting the negative attitude towards wives of prophet especially about Hazrat Khadija (RA) and Hazrat Zanab (R.A). He briefly discussed the childhood of Prophet and present views that Prophet Muhammad (SAW) obtained knowledge from Christian monk in his early life. Annemarie Schimmel is another well known scholar. She

has written on the life of Prophet Muhammad (SAW). She is not extremist like other Orientalists. She has defined different events of Prophet's life. Karen Armstrong is a contemporary Orientalist. John rejects the charges and questions raised by western scholars on the life of Prophet Muhammad (SAW) and refuted very positively.

#### Western Epistemology

In modern era the approaches of contemporary orietnalists remain the same. They are much extremist and most of them have repeated the questions made by orientalists in early times. With the passage of time they have changed their research methodology towards Islam. They are not fair and neutral in their research. They are totally biased and prejudice in their research and are doing their research under the shadow of modernism, western epistemology, deprivation of heavenly realities and totally depend on human senses, experiences and general observation. It is called scientific methodology (The scientific methodology totally based on suspicious), materialism, and utilitarianism and western civilization.

#### **Creating Negative Image**

The basic objective of orientalism is to create negative impression about the reality of Islam. In every phase of history they have adopted negative approaches towards Islamic pillars as has been discussed briefly in the theme and history of orientalism. In modern era the attitude of western scholars has not changed. They have responded and reacted with prejudice, and have always tried to manage conspiracies against Islam, its culture and civilization, Quran and Sunnah of Prophet Muhammad (SAW). They have created negative image about Islamic movements, that these movements are a source of terrorism and extremism. Western scholars have also presented these types of ideas that those Muslim are terrorist, fundamentalist and extremist, who are passing their lives according to the teachings of Islam. So this is a historical fact that the basic objective of orientalism is to create a negative image about Islam in general. Muslim intellectuals replied that orientalism has political, economic, social and religious motives<sup>37</sup>. This is beyond doubt that orientalism has such intentions in general but here in this work it has been proved that orientalism has some specific purposes as well, and one of them is to create negative image about Islam adopting different strategies.

- i. The theory of clash of civilization presented by western scholars is a big sign of orientalists negative approaches to malign the image of Islam<sup>38</sup>.
- ii. The issue of cartoons is a second big evidence of prejudice of western authorities towards Islam and Prophet Muhammad (SAW).

Fleming Rose, who is basic activist of this issue, has taken six month training from an American institute supervised by a famous American scholar, Daniel Pipes<sup>39</sup>.

- iii. Another important evidence of negative approaches of orientalism is to give prestige for those so called Muslims who are working on Islam under the interest of western communities. British Royal family has given award of "Sir" to Salman Rushdi only for those "services", presented in view of Satanic verses".
- iv. Another horrible aspect is that orientalism has provided theoretical assistance to western countries in Iraq and Afghan War. As a result, thousands of innocent people have been killed and some serious incidents took place in Iraq and Afghanistan prisons that show a callous response of western soldiers desecrating the Holy book of Quran, and Islamic values and culture. The basic purpose of that type of attitude, is only to humiliate Muslim aspirations.
- v. In modern era orientalism has chalked out a new strategy for missionary objectives. For that purpose they have modified their strategy and organized so many institutions for helping needy people. But this is a fact that these types of institutions, NGO's, relief services, and reform programmes have close association with Christian religious institutions. All the workers and volunteers are fully trained by their religious institutions. Their working style is very systematical; one missionary works in relief services whole the day but at evening he distributes literature and tries to promote specific ideology among the people. These types of missionary institutions mostly choose women, because they think that women are more effective than gents in missionary purposes.

#### **Changing Islamic Culture**

Orientalism has objectives to create moderation in Muslim societies as well. For the sake of that purpose western countries are supporting those elements in Muslim societies who are close to western civilization and they are stressing Muslim governments to change their educational system in the name of modernism. Dr. Ahmad Ghorab defined the objectives of orientalism, he writes, orientalists desire to more against Islam and make the Muslims away from their belief. "Many of the people of the book want to make you unbelievers after you have believed, though the envy from their own selves, and after the truth has been made clear to them" "40".

The history of orientalism depicts that it has closely been associated with the needs and purposes of colonialism and with missionary ambitions. That connection remains. It has now been

converted into a part of the geo-political strategies of western still today governments and their secret services, American led NATO coalition.

As a summary it may be concluded that today Muslim world is facing more critical circumstances. Today west is superior in the weapon industry, economy and more hardworking and efficient. They have puppets in the shape of Muslim rulers who are "more loyal" than the "expectations" are. Orientalists have their covered, and veiled agenda to seek shortcomings in Islam and Quran, finding no weak point over there, they got fall easy prey to the Muslims. They could not change Quran and Hadith but changed the Muslims. Nowadays the western civilization is sole super power and superior to any culture of the world, copying it is considered to be a pride. West, in the leadership of United States is trying her best to overcome the Muslims and their natural resources. The phenomenon is with the Muslims, especially, the Muslim scholars, researches and thinkers to pay attention and play the required role.

# **REFERENCES**

- 1. Maxime Rodinson, *Muhammad*, Penguine Books, London, United Kingdom, 1971, P-17.
- 2. Hitti, K. Philip, *Islam and the West*, Princeton Press London, 1962, P-121.
- 3. Nisar Ahmad Dr., *Islam and Mustashriqeen*, Dar-ul-Musanafeen, Azam Garh, Bharat, 2003, P-96.
- 4. Norman Daniel, *Islam and the West, the Making of an Image,* Oxford University Press, New York, 2000, P-239.
- 5. Chaudhry, Muhammad Akram, Dr. *Takmila*, Urdu Dara, Maa'raf-e-Islamia, Danish Gah-e-Punjab, Lahore, V-I, 2006, P-501.
- 6. Al-Furgan, 4,5.
- 7. An-Nahal, 103.
- 8. Al-Baqarah, 89.
- 9. Al-Imran, 118.
- 10. Muhammad Shafi, *Mufti, Ma'ariful Quran*, Dar-ul-Uloom, Karachi, V-I, 1990, P-253.
- 11. Al-Isra, 88.
- 12. Al-Qasas, 49,50.
- 13. Hood, 13,14.
- 14. Al-Bagarah, 120.
- 15. Al-Imran, 19.
- 16. Al-Maidah, 3.
- 17. Al-Fustat, 26.
- 18. Al-Qalam, 9.
- 19. Al-Imran, 71,78.
- 20. Ibn-e-Hisham, *Tareekh-e-Islam*, Idara Islamiyat, New Anarkali, Lahore, 2001, P-298-299.
- 21. Sardar Zia-ud-Din, *Orientalism*, Viva Books Private Limited, Lahore, 2002, P-18.
- 22. Dr. Nisar Ahmad, P-49.
- 23. Ibid., Pp-11-12.
- 24. Ghorab Ahmed, Subverting Islam and the Role of Orientalists Centres, The Open Press, Kuallumpur, Malaysia, 1995 P-12.
- 25. Theuder Noldeki, Geshichte, *Des Quran*, Oxford University Press, London, 2011, P-31.
- 26. Dr. Muhammad Akram Chaudhry, P-170
- 27. John Burton, *The Collection of the Ouran*, Redwood Burn, London, 1977, P-126.
- 28. George Sale, *The Koran*, Frederick Warne, London, 1890, Pp-49-50.
- 29. Durant Will, *The Age of Faith,* Simon, New York, 1935, P-211-12.
- 30. Muhammad Asad, *Islam at the Cross Roads*, Ashraf Press, Lahore, 1975, Pp-128-129.

- 31. William Muir, *The Life of Mohamet*, Edinburg, G.D. Putnam S, London 1926, Pp-46-47.
- 32. Shibli Naumani, Allama, *Seerat-un-Nabi*, V-I Al-Faisal Nashran wa Tajran-e-Kutab, Urdu Bazar, Lahore, 1990, P-88.
- 33. Tor Andrae, *Muhammad, The Man and His Faith*, George Allen and Unwin, London, 1965, P-101.
- 34. Bosworth Smith, *Muhammad and Muhammadanism*, Sindh, Sagar Academy, Lahore, 1990, P-111.
- 35. Michael Cook, *Muhammad*, Oxford University Press, New York, 1996
- 36. Cragg Kenneth, *Muhammad and the Christian A Question of Response*, Oxford University Press, London, 1999, P-129.
- 37. Mustafa Ahmad, *Al-Maraghi, Tafsir al-Maraghi*, Dar-ul-Kutub al-Ilmi, ah, Bruit, 2006, P-11.
- 38. Huntington, P. Samuel, *The Clash of Civilization and the Remaking of the World Order*, Oxford University Press, New York, 1992, P-15.
- 39. Khursheed Ahmed, America, *Muslim Dunya ki Beyitmenani*, Manshurat, Lahore, 2002, P-29.
- 40. Ahmad Ghorab, P.3.

\*\*\*\*\*\*